# DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

Jee No 11 475

OALL No. 891.209 Mac-Cha

D.G.A. 79.





॥ श्रीः॥

## विद्याभवन राष्ट्रभाषा ग्रन्थमाला

80

श्री चॉर्थर रास्टनी मैक्डोनल द्वारा प्रसीत

# संस्कृत साहित्य का इतिहास

प्रथम भाग

वैदिक युग

<sup>श्रुवादक</sup> श्री चारुचन्द्र शास्त्री, एम्. ए.

## चौखम्बा विद्याभवन वारारासी-१

MUNSHI RAM MANOHAR LAL Oriental & Foreign Book-Sellers, P. B. 1165, Nei Sarak, DELHI-4 प्रकाशक : चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी

मुद्रक : विद्याविलास प्रेस, वाराणसी

संस्करण : प्रथम, वि • संवत् २०१९

मृस्य : ७-४०

© The Chowkhamba Vidya Bhawan, Chowk, Varanasi-1 (India) 1962

Phone : 3076

THE

#### VIDYABHAWAN RASHTRABHASHA GRANTHAMALA

48

## A HISTORY

OF

## SANSKRIT LITERATURE

A. A. Macdonell

Translated into Hindi

BY

Śrī Charuchandra Śastri, M. A.

891.209 Mac/cha

PART ONE

VEDIC PERIOD



CHOWKHAMBA VIDYA BHAWAN VARANASI - 1 MRARY, NEW DELHI.

## प्राक्कथन

संस्कृत साहित्य एक महान् बटवृत्त है, बेद उसका मूल है, बाह्यण और आरण्यक उसके तने हैं; रामायण, महाभारत और पुराण उसका परि-पुष्ट मध्यभाग है जिसके ऊपर विविध दशन, धर्मशास, आयुर्वेद, धनुर्वेद, गुरुपर्व-विद्या, वास्तुशास्त्र आदि भौतिक ज्ञान-विज्ञान को पह्नवित करने वाली बहुमुखी शालाएं हैं । इसी कारण, संस्कृत साहित्य का अनुसन्धान हर युग और हर देश के विद्वानों के लिये मानव-जीवन के सकल लक्य की सर्वाङ्गीण सिद्धि के लिये सर्वदा सफल प्रयास सिद्ध हुआ है। संस्कृत साहित्य विश्व का सर्वे प्राचीन साहित्य है; और ऋग्वेद विश्व-साहित्य का प्राचीनतम प्रन्य है। ' जो वेद में है वही सर्वंत्र है और जो वेद में नहीं, वह कहीं भी नहीं '-यह सदक्ति सर्वथा चरितार्थ है। इस साहित्य का कलेवर इतना पुरातन होते हुए भी आजतक दद एवं बद्दमूल है। अनेक सदियों के बीत जाने पर भी इसका उत्तरीत्तर प्रसार अव्याहत गति से होता रहा है, और इसकी शाखा-प्रशास्त्राएँ इतनी विस्तृत हो लुकी हैं कि प्रत्येक अपने अपने पीवर अक्नों एवं उपाङ्गों के कारण स्वतन्त्र सत्ता बनाये हुए है। कालकमानुसार परि-वर्षमान संस्कृत साहित्य का आयाम इतना विस्तृत हो चुका है कि इसकी प्रस्वेक शास्त्रा के उद्गम पूर्व प्रसार की पूर्वापरता का निर्णय करना आज अनुसन्धान का एक प्रमुख, परन्तु कठोर, विषय बन गया है। कठोरता का मुख्य कारण यह है कि आमुस्मिक चरम सुख की अवाप्ति के प्रधान रूच्य की रखनेवाले भारतीय मनीवियों ने पेहिक प्रतिष्ठा को सदा गौण समझ, विविध साहित्यक रचनाओं के निर्माण से प्रसृत कीर्त्त को नगण्य मानते हुए अपने और अपनी रचना के देश-काल के सम्बन्ध में सदा भीन का अवलम्बन किया है। परिणाम यह हुआ कि किसी भी प्राचीन प्रन्य एवं प्रन्यकार के देश-काछ तथा परस्पर पूर्वापरता के सम्बन्ध में निर्णय तथ्पतिपादित विचारी के विकासकम तथा भाषा के प्रतियुग सहज परिवर्तनशीछ स्वरूप के आधार

पर विहित अनेक ऊहापोह द्वारा साधित अनुमितिमात्र हैं; और वे प्रतिदिन उपलभ्यमान नये नये पुरातस्वों के आलोक में स्वरूपगत परिवर्षन के सर्वथा सहिष्णु हैं।

इस विशा में प्रथम प्रयास संस्कृत साहित्य की ओर अभिनिवेश से अनुप्राणित पाश्चास्य विद्वानों ने प्रस्तुत किया, और उनके अविश्वान्त अनुसन्धानों के फलस्वरूप न केवल विविध भाषा एवं विभाषाओं के तुलनारमक अध्ययन का ही उपक्रम हुआ, अपि तु कहीं दूर दूर तक प्रसृत संस्कृत साहित्य की विभिन्न ज्ञाखाओं का मूछ से सम्बन्ध स्थापित कर प्रत्येक प्ररोह के अनुक्रम का निर्धारण करते हुए परस्पर श्रृङ्खालित करने वाले साहिश्यिक इतिहास का भी प्रादुर्भाव हुआ। वस्तुतः, ऐतिहासिक दृष्टि से साहित्य का अध्ययन पाआत्य मनीषियों की ही देन है जिन्होंने न केवल प्रन्थ एवं ग्रन्थकारों के ही तिथिकम को सिद्ध करने की चेष्टा की है अपि तु तश्कालीन समाज की सम्यता एवं संस्कृति के स्वरूप एवं विकास के विभिन्न सोपान को भी स्थिर करने का सफल प्रयक्त किया है। पाश्चारय विद्वानों के संस्कृत साहित्य-सम्बन्धी अनुसन्धानों के बल समग्र मानव जाति की सभ्यता एवं संस्कृति के ऐतिहा की रूपरेखा अडित की जा सकी, और भारतीय सभ्यता की प्राचीनता एवं अनुपम गरिमा भी विश्व के समय स्पष्ट रूप से प्रकट हुई। ईसवी १८ वीं शतान्दी में पाश्रास्य पण्डितों का संस्कृत साहित्य की ओर आकर्षण हुआ: और तब से लगातार पश्चिम के विद्वान संस्कृत वाद्याय की विविध ज्ञासाओं का अध्ययन करते रहे, और समय समय पर वहाँ के विद्वश्समाज के हित संस्कृत प्रन्थों के अनुवाद तथा वैज्ञानिक संस्करण पूर्व आलोचनात्मक निबन्ध भी प्रकाशित करते रहे । इन मनीथियों ने दुरवगाह संस्कृत साहित्य का मन्यन कर वेद, स्वाकरण, धर्मशास्त्र, कान्यशास्त्र जैसे मीलिक विषयों पर अभृतपूर्व प्रकाश डाला: तथा संस्कृत साहित्य में सुगम प्रवेश के हेतु स्थाकरण, शब्द-कोश तथा भाषाशास्त्रीय प्रस्थों की रचना की। साथ ही साथ उन्होंने सुदीर्घ-काल से प्रचलित इस साहित्य की टूटी हुई किस्पों को जोड़ कमवद इतिहास को उपस्थित करने की उत्साहपूर्वक चेष्टा की । इस प्रकार संस्कृत वाकाय और उसमें प्रतिविभिन्नत भारतीय प्राचीन सभ्यता पूर्व संस्कृति के इतिहासकारों में आचार्य मैक्स म्यूछर, श्रेंबर, क्षेत्रछ, वेबर ने महनीय मीलिक प्रयास किया:

परन्तु इन मनीपियों का यह भव्य प्रयास अपनी अपनी अभिरुषि के अनुसार प्रायशः एकाङ्गी रहा और समग्र साहित्य की परिपूर्ण रूपरेखा किसी एक प्रबन्ध में प्रस्तुत करने की कमी बहुत समय तक बनी रही। इसी कमी का अनुभव करते हुए आचार्य आर्थर एवटनी मैक्डोनल ने एक सुराम सुवोध संस्कृत साहित्य के इतिहास का प्रणयन किया । आचार्य मैक्डोनल एक महान् अध्यवसायी कर्मठ विद्वान् हुए जिन्होंने अपनी प्रतिभा का सदुपयोग संस्कृत व्याकरण, वैदिक पदानुक्रमणी तथा शब्दकोश के निर्माण से खगा कर संस्कृत साहित्य के इतिहास की रचना तक बढ़ी सावधानी से किया। उनके इन उदार प्रयासों के कारण आज का संस्कृत अध्येता उनका सदा कृतक एवं अध्रमणें है। यद्यपि आचार्य मैक्डोनल के पूर्वाचार्यों ने भी संस्कृत वासाय के इतिहास पर अनेक रचनाएँ प्रस्तुत की हैं, तथापि मैनडोनल कृत 'संस्कृत साहित्य का इतिहास' कहीं अधिक व्यापक एवं प्रामाणिक होते हुए अन्त्यन्त सुबोध है। इसी कारण मैक्डोनल की इस कृति की उपादेयता अधिक सिख हई. और आज भारत का कोई विश्वविद्यालय ऐसा नहीं जहाँ इसने पाठय-क्रम में स्थान न पाया हो, और न आज का कोई संस्कृत स्नातक ऐसा है जिसने सैक्डोनल के संस्कृत साहित्य के इतिहास का अध्ययन न किया हो। इस प्रनथ की इतनी उपादेयता एवं पाठक-प्रियता होते हुए भी आज तक, दुर्भाग्यवद्या, यह अनमोल प्रन्थ केवल अङ्कोजी भाषा से अभिज्ञ छात्रों की परिमित सीमा तक ही अध्येताओं को छाभान्यित कर सका। आज हमारे हेवा की राष्ट्रभाषा हिन्दी है: और हिन्दी के ही माध्यम से सर्वंत्र शिचा का उपक्रम प्रस्तुत है। ऐसी अवस्था में अंग्रेज़ी भाषा द्वारा प्रणीत प्रकृत ग्रन्थ का उपयोग सकल छात्रपृत्व सहज कर सकें इसी हेतु इसका हिन्दी अनुवाद नितान्त अपेश्वित है। इसी अपेशा की पूर्त्ति के उद्देश्य से हिन्दी रूपान्तर कर आचार्य मैक्डोनल के इस अनर्घ प्रन्थ को सर्वसाधारण के उपयोग के योग्य बनाने की चेष्टा की गई है। तत्रापि, अनुवाद करते समय प्रारम्भिक अध्येताओं की अपेशाओं का विशेष ध्यान रखा गया है। प्रस्तुत रूपान्तर सर्वत्र प्रतिपद् अनुवाद नहीं है, परन्तु आचार्य मैक्डोनळके वक्तव्य को यथावत् पाठक के सम्मूख उपस्थित करने का प्रयास है। यत्र-तत्र मूछ छेखक ने प्रतिपाश विषय के निदर्भन के लिये वैदिक संहिता एवं उपनिषदीं के अनेक उदरण अङ्गेजी में पश्चव अन्दित कर स्थान स्थान पर दिये हैं। मूल प्रम्थ को पहने वाले छात्र उद्धत अंदों के मूल पाठ से परिचित नहीं हो पाते, और अञ्चेज़ी पद्य सहज कण्ठस्थ भी नहीं हो सकते। ऐसी स्थिति में छात्र उन मूल उद्धरणों को अपेचित स्थानों पर उद्घिखित करने में असमर्थ ही रहते हैं। इस कठिनाई को दूर करने के उद्देश्य से मूल प्रम्थकार द्वारा उद्धत, अङ्गेज़ी में अन्दित अंदों के स्थान पर मूल मन्त्रों का पाठ ही वे कर छात्रों के बोध के लिए टिप्पणों में उन मन्त्रों का अर्थ हिन्दी में दिया गया है। हिन्दी में मन्त्रों का वही अर्थ किया गया है जो आचार्य मैक्डोनल को अभिन्नेत है यद्यपि हमारे प्राचीन भाष्यकार सायण द्वारा किये हुए अर्थ से वह बहुथा विनेश्व है। क्यान्तरकार को मूलप्रन्थ का विधेय होकर ही रहना होता है, और अन्दिता ने अवधानपूर्वक इस उत्तरदायिता के वहन करने का पूर्ण प्रयत्न किया है; साथ ही साथ अपेचित स्थलों पर आचार्य सायण द्वारा विहित अर्थ का उद्देश भी तुलनात्मक अध्ययन में सौकर्य-सम्पादन की दृष्टि से किया है।

प्रस्तुत प्रत्य के अन्त में मूळ प्रत्यकार के द्वारा सङ्कित सन्दर्भप्रत्य की स्वी का भी विषयानुसार अनुष्कें में विभाग कर दिन्दी रूपान्तर परिधिष्ट में दे दिया है। पाधास्य विद्वानों और तस्मणीत प्रत्यों के नाम को देवनागरी छिपि में रूपान्तरित करने में मूळ भावा में प्रचळित वर्णोच्चारण की प्रक्रिया का यथासन्भव समादर किया है। इसके अतिरिक्त अध्येता को संस्कृत साहित्य से सम्बन्ध रखनेवाळी मुख्य मुख्य घटनाओं के तिथि-क्रम से सहज्य परिचय कराने तथा विभिन्न तिथियों को स्मरण रखने में सहायता देने के ळिये मुख्य तिथि-क्रम को भी परिकिष्ट के अन्तर्गत किया है। इससे पूर्व, निद्धान के रूप में उद्धत देव तथा अन्य प्रन्थों के उद्धरणों की सूची भी साथ दी है। इन उपकरणों से अध्येता को अपने छक्य को सिद्ध करने में, आशा है, अवरय सहायता प्राप्त होगी।

आचार्य मैक्डोनल ने अपने संस्कृत साहित्य के इतिहास में संस्कृत वाद्यप को प्रमुखरूप से दो युगों में विभाजित किया है — एक, वैदिक युग, जिसमें संहिता, माझण, आरण्यक एवं उपनिषद् तथा सुन्नों के निर्माण सम्बन्ध में ऐतिहासिक विवेधन पहिले नो अध्याय में किया गया है; और दूसरा, संस्कृत युग, जिसमें संस्कृत के छौकिक साहित्य के इतिहास की चर्चा होय सात अध्यायों में की गई है। ये दोनों भाग दो भिन्न भिन्न युनों की विचार धारा के ऐतिहा से सम्बन्ध रखते हैं; और क्रिमिक परम्परा के रूप में परस्पर सम्बद्ध होते हुए भी स्वतन्त्र रूप से अवस्थित हैं। वैदिक युना के इतिहास का अध्ययन प्रायक्ता खातकोत्तर परीचा के पाड्यक्रम में निर्धारित है, तथा उपखातकों के छिये छौकिक संस्कृत साहित्य के इतिहास से ही परिचय प्रयांत समझा जाता है। इस तरह आज अध्येताओं के दो कच वन गये हैं; और एक वर्ग के अध्येता के छिये एक ही युग के साहित्य के इतिहास की सामान्यतः अपेचा प्रतीत होती है। उसे अपेचित वस्तु अपेचाकृत स्ववयम्वय में प्राप्त हो हसी उदेश्य से वैदिक-युग एवं संस्कृत-युग नामक दो प्रथक् भागों में आचार्य मैक्डोनल के संस्कृत साहित्य के इतिहास को विभाजित कर अध्येताओं के सम्मुख प्रस्तुत करने का प्रयक्ष किया गया है।

आशा है, मैक्डोनल इत संस्कृत साहित्य के इतिहास के प्रथम भाग, वैदिक युग का यह सर्वोपकरण से सनाथ हिन्दी रूपान्तर अध्वेताओं के लिये उपयोगी सिख होगा।

श्री रामनवमी वि० सं० २०१८

चारुचम्ह्र शास्त्री।



काचार्य कॉर्धर स्वटनी भेक्डोनल [जन्म-तिथि— १९ भई १८५४ ई.] संस्कृत विभागाध्यम, स्वे बोडेन प्रीप्रसर, भॉक्सफर्ड विश्वविद्यालय।

## भूमिका '

#### [ मूल लेखक द्वारा प्रस्तुत ]

निस्सन्देह, यह एक अजीव सी बात है कि समूचे संस्कृत साहित्य के इतिहास पर आज तक अंग्रेजी में कोई मन्थ नहीं लिखा गया। संस्कृत साहित्य में प्रचुर मात्रा में वास्तविक गुण हैं; इतना ही नहीं — वह हमारे भारतीय राज्य की जनता के जीवन एवं विचारों पर प्रभूत प्रकाश डालता है — इस दृष्टि से भी वह साहित्य ब्रिटिश राष्ट्र के लिए सविरोप अभिरुचि का विषय है। उक्त विषय से पर्याप्त परिचय न होने के कारण, यहाँ के अनेक तरुण, जो प्रतिवर्ष भारत के भावी प्रशासक बनने के लिए समुद्र तरण करते हैं, वहाँ के उस साहित्य के विषय में क्रमबद्ध परिचय से बज्जित ही रहते हैं जिसमें आधुनिक भारतीय सभ्यता का अपने मूल स्नोतों से पारम्परिक सम्बन्ध अन्तर्निहित है और जिसके ज्ञान के विना भारतीय सभ्यता भली-भाँति समन्त्री नहीं जा सकती। इसी कारण, मैं ने श्री गाँस के प्रस्ताव को सहर्ष स्थीकार करते हुए "विश्व-साहित्य-माला" के अन्तर्गत प्रस्तुत प्रन्थ को तैय्यार करने का विचार किया। कारण, यह वह सुअवसर था जिसके द्वारा बीस वर्ष से भी अधिक अविच्छिन्न अध्ययन-अध्यापन के फलस्वरूप प्रतिदिन एथमान मेरी अभिरुचि के विषय पर मैं कुछ परिचयात्मक सामध्री जनता के समक्ष उपस्थित कर सकता था।

आचार्य मेक्स म्यूलर का 'प्राचीन संस्कृत साहित्य का इतिहास' केवल वैदिक युग ही की चर्चा तक सीमित है, और वह भी बहुत समय से पुनः प्रकाशित न हो पाया है। वस्तुतः उक्त प्रन्थ की प्रकाशन तिथि से आज इन चालीस वर्षों में वैदिक बाब्धय के विषय में बहुमूल्य गवेषणाएँ हो चुकी हैं। ऐसी परिस्थित में अमेज पाठक को सामान्यतः संस्कृत साहित्य के इतिहास के सम्बन्ध में आज से

लगभग अर्थशताब्दी पूर्व आचार्य वेवर द्वारा बर्लिन में दिए हुए 'भारतीय साहित्य पर पाठशालीय प्रवचन ' के अनुवादमात्र पर निर्भर रहना पड़ता है। इस प्रन्थ में अनेक एवं बहुत लम्बे-लम्बे टिप्पण दिये हुये हैं, जो मूल प्रन्थ के प्रकाशन की तिथि से अगले २४ वर्ष की अवधि में किये अनुसन्धान के परिणाम हैं। वस्तुतः ये टिप्पण ई॰ सन् १८४२ में प्रकाशित मूल (अपरिवर्त्तित ) प्रन्थ में दी हुई कई उक्तियों को कहीं परिवर्त्तित, तो कहीं अपास्त करते हैं -परिणाम यह होता है कि पाठक एक अजीव सी भूल-भुलैय्या में चकर काटने लगता है। वेबर द्वारा प्रणीत उक्त प्रन्थ के पूर्वीक्त अनुवाद के साथ सटिप्पण संस्करण के प्रकाशन की तिथि ई० सन् १८७८ है, और तब से संस्कृत साहित्य की विभिन्न शाखाओं के विषय में बहुत कुछ नवीन आलोक प्राप्त हो चुका है। अत एव ये टिल्पण साधारण अध्येता की आवश्यकताओं के अनुरूप किसी तरह नहीं हैं। ऐसी स्थिति में सामान्य पाठक की आवश्यकताओं को पूर्त करने वाला एतद्विषयक एक ही प्रन्थ है - सर मोनियर विलियन्स इत 'भारतीय शन'। यद्यपि इस प्रन्थ में साहित्यिक कतिपय निवर्शनों के अनुवाद के अतिरिक्त संस्कृत बाळाय की मुख्य-मुख्य शाखाओं का बुख परिचयात्मक बिवरण अवश्य है. तथापि, दर असल वह भी 'संस्कृत साहित्य का इतिहास' कहा नहीं जा सकता। ऐसी दशा में संस्कृत साहित्य के इतिहास पर एक प्रन्थ की आवश्यकता इस देश में दो दृष्टि से प्रतीत होती है: एक, यहाँ के पाठक को आज तक भारतीय साहित्य पर किये हुए अनुसन्धानों के परिणामों का सही-सही स्फुट विवरण प्रस्तुत करने वाला एक निर्देशक चाहिये; और दूसरी यह कि संस्कारसम्पन्न अंप्रेज अध्येता को एक ऐसे मन्ध की चाह है जो सुबोध एवं रोचक रूप में भारतीय साहित्य का ऐसा विवरण दे जिस ओर हमारी, भारत के साथ हमारे निकट सम्बन्ध के कारण, सथिशेष अभिरुचि होना साहजिक है।

प्रस्तुत प्रन्थमाला की परिधि में प्रकाशित प्रन्थों के सीमित आयाम के कारण इस प्रन्थ में विधि, विज्ञान एवं कला जैसे विशिष्ट साहित्य का सम्पूर्ण विवरण देना सम्भव न हो सका। संस्कृत वाष्ट्रय का यह विभाग साधारण पाठक के लिये भी अत्यन्त उपादेय सामग्री से सुसम्पन्न हैं; तत्रापि, आशा है, परिशिष्ट में दिया हुआ संक्षित विवरण भी अध्येता को तत्तद्विषय पर प्रामाणिक प्रन्थों से अधिकांश परिचय करा देने के लिये पर्यात सिद्ध होगा।

प्रकृत प्रन्थ के अन्त में सन्दर्भ-प्रन्थों का उक्केख किया है। यह सूची संक्षिप्त होते हुए भी पाठक की अपेक्षित जानकारी के लिये पर्याप्त है — यथा, सन्भावित तिथियों के लिये प्रमाण, जिनका मूल मन्थ में यत्र-तत्र सङ्केतमात्र संचेप में दिया गया है।

संस्कृत साहित्य के इतिहास पर प्रस्तुत प्रन्थ की रचना करते समय मैंने संस्कृत साहित्य में प्रतिबिन्धित प्राचीन भारतीय जीवन एवं विचारधारा की ओर विरोप ध्यान दिया है जो, सम्भवतः, युरोपीय साहित्य के इतिहास लिखने में इतना आवश्यक प्रतीत न होता। इसका कारण कुछ तो यह है कि संस्कृत साहित्य पाश्चात्य सभ्यता से अत्यन्त विविक्त सभ्यता का प्रतिनिधित्व करता है अत एव इतर साहित्य की अपेक्षा कहीं अधिक तत्-प्रतिबिन्धित जीवन एवं विचारधारा के सुस्पष्ट विचरण की आवश्यकता रखता है। इसके अतिरिक्त एक और कारण यह भी है कि भारतीय संस्कृति की एक सविशेष रूप से अनुस्पृत परम्परा चली आ रही है जिसके आधार पर वर्त्तमान भारत की धार्मिक एवं सामाजिक मान्यताएँ अतीत की सनातन सरणि की प्रतीक हैं।

आचार्य मैक्स म्यूलर तथा वेबर के उपर्युक्त प्रवन्धों के अतिरिक्त मैंने एल् फन्. श्रेडर के अत्युक्तम प्रवन्ध, 'इण्डियेन्स लिटराटुर उण्ट कुट्टुर' का प्रचुर मात्रा में उपयोग किया है। साथ ही साथ, परिशिष्ट [क] में दी हुई सन्दर्भ सूची में उक्षिखित समस्त प्रन्थों से मैंने किसी न किसी रूप में लाभ अवश्य लिया है। शेष, जो भी कुछ मैंने प्रस्तुत प्रन्थ में लिखा है, संस्कृत साहित्य के मेरे व्यक्तिगत अध्ययन पर आधारित है।

उदाहरण के रूप में दिये हुए समस्त उद्धरणों का मूलप्रन्थों से चयन मैंने बड़ी सावधानी से किया है। ऋग्वेद की ऋचाओं के अनुवाद में मैंने यत्र-तत्र एक हो पिक्क अथवा शब्द-समृह का उपादान प्रिफिश महाशय के अनुवाद से किया है। प्रायशः, मेरा अनुवाद, अमेजी इन्दों की मर्यादा से आबद्ध रहते हुए, मूल मन्त्रों से, जितना हो सकता है, निकट किया गया है। ""पद्मानुवाद करते समय मैंने अन्त्यानुप्रास से दूर रहने की बुद्धिपूर्वक चेष्टा की है ताकि मूल संस्कृत की झान्दस रचना-पद्धति के सम्बन्ध में कहीं आन्त उत्पन्न न हो।

प्रस्तुत प्रस्थ के निर्माण में मैं कॉर्पस क्रिस्ती कॉलेज के अध्यापक, मेरे मित्र, श्री एक् सी, एस शिलर का आभारी हूं जिन्होंने दर्शन पर लिखे हुए अध्याय का अन्तिम प्राप्नूप देखते समय कतिपय मुकाब देकर मुझे अनुगृहीत किया है। इसी तरह मैं मेरे छात्र, बोडेन संस्कृत स्कॉलर तथा बेलियल के क्लासिकल स्कॉलर, श्री ए बी कीथ का भी अधमणें हूं जिसने प्रकाशन के समय समस्त प्राप्नूपों का बड़ी सावधानी से अवलोकन कर मुझे मुद्रण में अनेक प्रमादों से बचाया, और साथ ही साथ, विषय-पर्यालोचन के सम्बन्ध में भी अनेक अनर्घ परामशों द्वारा उपकृत किया है।

१०७, बनबरी मार्ग,

वॉक्सफ़र्डं,\*

५. ए. मैक्डोनल ।

दिसम्बर १, सन् १८९९ ई०।

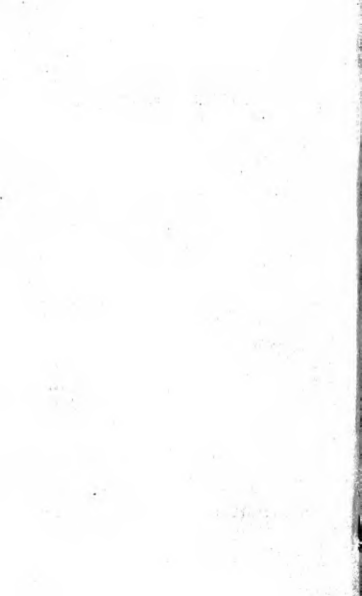
## ए. ए. मैक्डोनल

## संस्कृत साहित्य का इतिहास

#### प्रथम भाग

## वैदिक युग

|          | विषयक्रम                         |     | aß  |
|----------|----------------------------------|-----|-----|
|          | प्राक्तयन                        | ••• | *   |
|          | भूमिका [ मूल लेखक द्वारा ]       | *** | च   |
| अध्याय   | शीर्थंक                          |     |     |
| 1.       | भामुख                            | *** | 1   |
| ۹.       | वैदिक युग                        |     | 2.0 |
| Q.       | <b>भाग्येद</b>                   | ••• | 24  |
| v.       | ऋग्वेदसंहिता                     | *** | 84  |
| 4.       | ऋग्वेद में दार्शनिक तस्व         | *** | 104 |
| 4.       | ऋग्वेदीय युग                     |     | 120 |
| 19.      | परवर्त्ती वेद                    |     | 150 |
| 6.       | ब्राह्मण [ एवं उपनिषद् ]         | *** | 166 |
| ۹.       | स्त्र                            |     | 970 |
| परिशिष्ट |                                  |     |     |
| (事)      | सन्दर्भप्रन्य विषयक दिप्पणियाँ । |     | 245 |
| (평)      | उद्धरण-सूची।                     | ••• | 209 |
| (11)     | मुख्य-तिथि-कम                    | ••• | २७६ |
| (m)      | இரசுத்திரி I                     |     | 2/1 |



## संस्कृत साहित्य का इतिहास

वैदिक युग



॥ श्रीः ॥

## संस्कृत साहित्य का इतिहास



#### अध्याय १

#### आमुख

साहित्यक पुनर्जावन के युग से आज तक संस्कृति के इतिहास में ऐसी कोई और विश्ववयापी महत्त्व की घटना नहीं हुई जैसी १८वीं काताव्यी के उत्तराई में संस्कृत साहित्य की लोज। सिकन्दर के आक्रमण के पक्षात् प्रीक जनता भारतीयों की विद्वत्ता से कुछ-कुछ परिचित हुई। मध्ययुग में अरववासियों ने पिक्षम को भारतीय विज्ञान से परिचित कराया। १६वीं वाताव्यी से लगाकर यूरप के कुछ पादरी न केवल भारत की प्राचीन भाषा के अस्तित्व से परिचित ही हो गये थे, अपित उनका उस भाषा में सामान्य प्रवेश भी हो चला था। ईसवी सन् १६५१ में प्रवाहम रोगर ने डच भाषा में संस्कृत कवि भर्तृहरि का अनुवाद भी प्रस्तुत किया था। तथापि आज से कोई १२० वर्ष पूर्व तक यूरप में संस्कृत साहित्य के सम्यन्ध में किसी प्रकार प्रामाणिक ज्ञान न था, परन्तु कहानियों द्वारा भारतवासियों के खुडि-चैभव की अस्पष्ट करपनाएँ मात्र थीं। वाल्टेयर ने इजूरवेदम की ज्ञान की प्रशंसा करते हुए जो उत्साह अपने निवन्ध में दिखाया वह वास्तव में अपरिपक्ष था। यह 'इजूरवेदम की ज्ञान की प्रशंसा करते हुए जो उत्साह अपने निवन्ध में दिखाया वह वास्तव में अपरिपक्ष था। यह 'इजूरवेदम की ज्ञान की प्रशंसा करते हुए जो उत्साह अपने निवन्ध में दिखाया वह वास्तव में अपरिपक्ष था। यह 'इजूरवेदम की ज्ञान की प्रशंसा करते हुए जो उत्साह अपने निवन्ध में दिखाया वह वास्तव में अपरिपक्ष था। यह 'इजूरवेदस की ज्ञान की प्रशंसा करने हुए जो उत्साह अपने निवन्ध में दिखाया वह वास्तव में अपरिपक्ष था। यह 'इजूरवेदस का

<sup>₹.</sup> Essay sur les Moeurs et 1' Esprit des Nations.

प्रम्थ इस देश में भारत से प्राप्त हुआ था, जिसकी सूचना विशत शताब्दी के मण्य में उन्हें मिळी थी। वास्तव में यह प्रम्थ सम्रहवीं शताब्दी के किसी जैम्नुहर पादरी की कृषिम रचना थी। इस नकळी प्रम्थ के आधार पर प्रचित मिण्याप्रह वास्तविक संस्कृत साहित्य की प्राप्ति के पृक्षात् भी वर्तमान शताब्दी तक फैळा डुआ है। यों इस देखते हैं कि क्यूगल्ड स्टीवर्ट नामक दार्शानिक ने एक निवन्ध प्रकाशित किया जिसमें यह प्रमाणित करने का प्रयास है कि न केवळ संस्कृत साहित्य ही परन्तु संस्कृत भाषा भी अधारतिक है। यह वहाँ के पूर्त माइजों द्वारा सिकन्दर के विजय के प्रकार प्रीक आदर्श को छेकर रचित प्रतिरूपमान है। सच्च मानिये कि इस दृष्टिकोण का विस्तार-पूर्वक समर्थन बढिळन के एक आचार्य ने सन् १८६८ ई॰ में भी प्रकाशित किया है।

संस्कृत के अध्ययन के किये हमें भारतीय मानतों के शासन की व्यायहारिक आवश्यकताओं ने आवि मेरणा थी। उन दिनों वारेन् हेस्टिग्ज भारत के
मधान राज्यवाल थे; और उन्होंने यथासम्भव हिन्दुओं पर उन्हों के धर्मशाखा
एवं रुदियों के अनुसार महासन करने की महत्ता समझ, कतिपय माझणों
को भारत के ममुल धर्मशाखों के आधार पर एक नियम्ध रचने का आदेश
दिया। संस्कृत भाषा में रिचत उक्त नियम्ध का क्रारसी अनुवाद के माध्यम से
अभिन्नी रूपान्तर सन् १७७६ ई॰ में प्रकाशित हुआ। इस प्रम्थ की प्रस्तायना
में न केवल संस्कृत लिपि के कुछ आदर्श ही उपस्थित किये गये हैं, अपितु प्राचीन
भारतीय भाषा एवं साहिश्य के सम्बन्ध में भी प्रामाणिक वर्णन है। उसके
पक्षात् संस्कृत प्रम्थों से यूरप को साचात् परिचय कराने का सफल प्रयस्त
वार्स्स विकित्स द्वारा किया गया। वारेन् हेस्टिंग्ज की प्रेरणा से उन्होंने
बनारस में रहकर संस्कृत भाषा का पर्योस ज्ञान प्राप्त कर ई० सन् १०८५ में
भगवद्गीता का, और दो वर्ष पक्षात् हितोपदेश का अनुवाद प्रकाशित किया।

सर विकियन जोन्स (ई० सन् १७४६-९४) पश्चिम में संस्कृत अध्ययन के प्रसार करनेवाले मुख्य नेता थे। यहाँ एक बहुमुखी प्रतिभा से सम्पन्न संस्कृत के विद्वान् हुए जिन्होंने भारतवर्ष में ११ वर्ष के अपने निवास-काल में भारतीय पुरातन विद्याओं के अध्ययन में अभिरुधि को संस्कृत-साहित्य के अध्ययसाय द्वारा जावत किया, जिसका मूर्चरूप सन् १७८४ में स्थापित प्रियाटिक सोसाइटी की बङ्गाल शाखा है। उन्होंने बहुत ही शीव्र संस्कृत माषाका टीक-ठीक ज्ञान प्राप्त कर लिया या, और ई० सन् १७९८ में संस्कृत के

अनुपम नाटक राकुन्तला का अनुवाद प्रकाशित किया, जिसका बढ़े चाव के साथ अभिनन्दन हर्देर तथा गेटे जैसे मार्मिक विद्वानों ने किया। इसके पश्चाद जोन्स ने संस्कृत धर्मशाखों में प्रमुख मनुस्मृति का अनुवाद किया। सर विलियम जोन्स ही प्रथम विदेशी विद्वान् थे जिन्हें किसी संस्कृत प्रन्य को स्वयं सम्पादन कर प्रकाशित करने का आदि श्रेय प्राप्त हुआ था। यह ऋतुसंद्वार नामक खण्ड-काव्य था जो सन् १७९२ ई० में प्रकाशित हुआ।

इसके पश्चात् इस इंगरी टॉमस् कोलवुक (ई० सन् १७६६-१८६७) का उक्लेख करते हैं। कोलवुक एक अञ्चत परिश्रम करनेवाले विद्वात् हुए जिनमें अख्यन्त विश्वत् बुद्धि एवं सन्तुलित समीचा की चमता का दुर्लभ समन्वय था। वही एक पण्डित हैं जिन्होंने सबसे पहले संस्कृत भाषा एवं साहित्य की वैज्ञानिक डक्न से दाथ में लिया और लगभग संस्कृत विद्या की दर शाक्षा से सम्बद्ध अनेक प्रम्थों के अनुवाद और उनपर निवन्ध प्रस्तुत किये। परवर्ती विद्वानों के द्वारा संस्कृत विद्या के प्रसार की वास्तविक नींव ही उन्होंने बाली थी।

इस शताब्दी के प्रारम्भिक वर्षों में जिन दिनों कोळ मुक भारत में अपने साहित्यिक अध्यवसाय का उपक्रम कर रहे थे, युद्ध की छीछाओं ने समग्र पृर्प में संस्कृत के अध्ययन-अध्यापन की परिपाटी प्रचलित की थी । एलेक्क्नेन्टर हमिल्टन ( ई॰ सन् १७६५-१८२४ ) एक अँग्रेजी विद्वान् हुए जिन्होंने भारत में रहकर संस्कृत का अच्छा ज्ञान प्राप्त किया था। छीटते समय ई० सन् १८०२ में वे जब फ़ान्स से गुजर रहे थे उन्हीं दिनों युद्ध का उपक्रम हुआ ही था और नेपोलियन के आदेशानुसार फ़ान्स में वर्तमान केंग्रेज़ अवस्य हुए। इसी कारण हमिक्टन भी पेरिस में बन्दी हुए। इस प्रकार अनिच्छापूर्वक पेरिस में रहने की अवधि में उन्होंने कतिपय फ्रान्सीसी विद्वानों को संस्कृत भाषा सिखाई, जिनमें जर्मन साहित्यकार महाकवि फेडरिक रलेगल प्रमुख थे। इस अध्ययन के फलस्वरूप रखेगळ ने ईं० सन् १८०८ में 'भारतीयों की भाषा एवं विज्ञान' पर अपना ग्रन्थ प्रकाशित किया। इस प्रन्थ ने तुलनात्मक पूर्व ऐतिहासिक पद्धति का श्रीगणेश कर भाषाविज्ञान के चेत्र में कान्ति उत्पन्न कर दी। इस प्रन्थ के द्वारा तुळनात्मक भाषाविज्ञान की आधारशिला का न्यास हुआ, जिसके आधार पर फ़्रांन्ज बॉप ने प्रीक, छैटिन, फ़्रारसी, और जर्मन भाषाओं के साथ तुलना करते हुए संस्कृत व्याकरण की शब्दरूपपद्धति पर ई० सन् १८१६ में अपना ग्रन्थ रचा। इसके सिवा रहेगाल के ग्रन्थ ने जर्मनी में संस्कृत अध्ययन को इतना प्रोत्साहित किया कि उस दिन से विद्या की इस शाखा की ओर

जो सम्य प्रगति हुई है उसका मुक्य कारण क्षेगल के साथियों का परिश्रम ही माना जा सकता है।

संस्कृत अध्ययन के इन प्रारम्भिक दिनों में यूरपवासी भारत की प्राचीन भाषा के उस विभाग से ही परिचित हुए थे जो भारतीय पण्डितों में विशेष प्रचित होकर सामान्यतः छौकिक साहित्य के नाम से प्रसिद्ध है। परिणाम यह हुआ कि केवल लौकिक संस्कृत में रचित साहित्य की ओर ही विद्वानों का भ्यान इस शताब्दी के मध्य भाग तक छगा रहा । यह सस्य है कि कोछमुक ने ई० सन् १८०५ में ही संस्कृत साहित्य के प्राचीन युग का महत्त्वपूर्ण परिचय अपने 'वेदों पर' नामक निवन्ध में दे दिया था। लगभग २५ वर्ष के बाद एफ० रोजेन नामक जर्मन विद्वान ने इंस्ट इण्डिया हाउस में संगृहीत हस्तिखित प्रन्थीं के वहमूख्य सञ्चय द्वारा यूरपवासियों को प्राचीन भारतीय साहित्य से अभिज्ञ कराने की योजना सोची, और उनके असामयिक निधन के कुछ दिनों बाद ही ई० सन् १८३८ में उनके द्वारा सम्यादित ऋग्वेद के प्रथमाष्ट्रक का संस्करण प्रकाशित हो गयाथा । परन्तु वस्तुतः वैदिक विक्षान के संस्थापक रूडॉफ रॉथ ( ई० सन् १८६१-९५) ने सन् १८४६ में जब अपनी पुस्तिका 'बैदिक साहित्य एवं इतिहास' प्रकाशित की तब ही पाजास्य संस्कृतकों के अध्ययसाय को वैदिक साहित्य की दिशा में स्थायी प्रेरणा प्राप्त हुई । तब से बड़े उत्साह के साथ वैदिक साहित्य के अध्ययन का यूरप में प्रकम हुआ। साथ ही साथ उत्तरकातिक युग की रचनाओं की ओर भी इतना उत्साह जागरित हुआ कि विद्युष्टे ५० वर्षों में लगभग सभी महत्व के प्रन्यों का प्रामाणिक संस्करण प्रकाशित हो जुका है।

किए हुए काम के समूह को देखते हुए यह ध्यान में रखना चाहिए कि
विद्या के इतर चेन्नों में काम करने वालों की अपेचा इस साहित्य में लगे हुए
लोगों की संक्या कम है जब कि वैदिक साहित्य का आयाम प्राचीन साहित्य
के आजकल उपलब्ध समस्त प्रम्थों के बरावर है। तथापि एक ही शताब्दी की
अवधि में समस्त संस्कृत साहित्य कोज बाला गया जिसका परिमाण ग्रीस और
रोम के मिलाकर समप्र साहित्य के बरावर है। इसका अधिकतर भाग सम्पादित
हो चुका है और महत्त्व के अधिकतर प्रम्थ मुयोग्य विद्वानों के द्वारा अन्दित भी
हो चुके हैं। इन विद्वानों के उपयोगार्थ एक संस्कृत महाकोष भी उपस्थित है
जिससे अधिक विस्तृत और वैशानिक बंग से सद्बलित कोप इन दोनों प्राचीन
भाषाओं में नहीं है। संस्कृत साहित्य के हर विभाग में इतने अवान्तर अन्वेषण
हो चुके हैं कि अब इन सब अनुसम्धानों के परिणामको सद्बलित कर एक व्यापक

प्रस्थ का निर्माण अध्यन्त आवश्यक हो गया है। भारतीय आर्यपुरातस्व की समस्त शाखाओं को अन्तर्गत करते हुए एक विश्वकोप की रचना बृहत परिश्माण में आयोजित है। वह कमशः भागों में स्ट्रेट्सवर्ग से प्रकाशित हो रहा है। इस योजना में विविध राष्ट्र के खगभग ६० विशेषज्ञों का सहयोग प्राप्त है। उसके यशस्वी सम्पादक धीयेना के निवासी आचार्य ब्यूड्लर की पृष्ठिल सन् १८९८ में दुःखद सृत्यु के कारण संस्कृत विद्वत्समाज को महती चित पहुँची है। उनके द्वारा प्रस्तुत यह कार्य इस समय भारतीय विद्या के एक और प्रकाण्ड पण्डित गेटिन् गिननिवासी आचार्य किल्होंने द्वारा पूर्ण किया जा रहा है।

यश्चिप संस्कृत साहित्य का इतना अंश प्रकाशित हो चुका है तथापि यूर्प एवं भारतवर्ष के प्रन्यालयों में संगृहीत संस्कृत के असंबय हस्तिलिखत प्रन्थों की स्चियों देखने से पता चलता है कि अभी भी अनेक छोटे प्रन्थ प्रकाशन की राह देख रहे हैं जो किसी भी सम्पादक के परिश्रम को यथीचित पुरस्कृत करने के लिये समर्थ हैं।

संस्कृत बाकाय का अध्ययन और अधिक ध्यान देने योश्य है। कारण, यह मानव जाति की यह प्राचीन सम्पत्ति (रिक्थ) है जिसमें हमारे भारतीय साम्राज्य के अधिकांश प्रजाजन दिन्दुओं की भाषाएं, धार्मिक एवं बौद्धिक जीवन तथा विचार अथवा यों कहिये समग्र सम्यता का मूछ ही निष्टित है। विश्व के समस्त प्राचीन साहित्यों में भारत का वाकाय आभ्यन्तर मूक्य एवं सौन्दर्य की दृष्टि से निःसन्देह केवल ग्रीक साहित्य से ही द्वितीय कहा जा सकता है। तथापि मानव जाति के विकास के अध्ययन का मूछ स्नेत होने के कारण भारतीय वाकाय ग्रीक साहित्य की अपेचा कहीं अधिक उत्कृष्ट है। भारतीय साहित्य का प्रारम्भिक युग भी ग्रीक साहित्य की किसी भी रचना से निश्चय बहुत पुराना है। अत एव विश्व के किसी और साहित्यक प्रम्थ की अपेचा यह सानव जाति की प्रारम्भिक घारणा एवं धार्मिक विचारों के विकास का स्पष्ट चित्र उपस्थित करता है। निष्कृत यह हुआ—जिस तरह संस्कृत की उपलक्षिय ने तुलनात्मक भाषाविज्ञान की नींव रक्ती उसी तरह विदिक्त साहित्य के परिचय ने तुलनात्मक भाषाविज्ञान की नींव रक्ती उसी तरह विदिक्त साहित्य के परिचय ने तुलनात्मक प्राचीन कथाविज्ञान का एडलबर्ट जुइन तथा मेक्समूलर के द्वारा शिकान्यास करवाया।

्यशिप अनेक शासाओं में संस्कृत साहित्य ने उत्कृष्टता प्राप्त की है तथापि धर्म एवं दर्शन के चेत्र में इसका उत्कर्ष अत्यधिक है। भारोपीय परिवार में भारतीयों का ही ऐसा एक वर्ग है जिसने एक महान् राष्ट्रिय धर्म—बाह्यणधर्म, एवं एक महान् विश्वधर्म—बौद्धधर्म को जन्म दिया। शेष जातियों ने इस चैत्र में किसी प्रकार मौठिकता न प्रदर्शित करते हुए अनादिकांछ से परकीय धर्म का अनुसरण किया है। भारतीयों का बौद्धिक जीवन, वास्तव में किसी भी अन्य जाति की अपेषा, धार्मिक विचारों से अधिक प्रभावित रहा है। इसके अतिरिक्त भारतीयों ने विविध दर्शन की मिन्न-मिन्न प्रणाठिकाएँ परस्पर स्वतन्त्र रूप से प्रसारित कीं जो उनके दार्शनिक बुद्धि-बैभव की योग्यता का प्रमाण देती हैं। इन दो विषयों में प्रगति को देख, हमारी सविशेष अमिरुचि उनके सिद्यान्तों के कारण उतनी नहीं है जितनी इस बात से कि धर्म एवं दर्शन के विकास की हर सीई। इस संस्कृत साहिष्य में विद्यमान पाते हैं।

वाचीन भारतीय साहित्य का महत्त्व पूर्णतः उसकी मौछिकता के कारण है। प्रकृतिक्या भारतक्षे उत्तर की ओर महापर्वत के कारण आयों के अतिक्रमण के पक्षात् सदा ही शेष जगत् से प्रथक् रहा । इसी कारण आर्थ सभ्यता का एक विशेष रूप यहाँ तुरन्त फैंड गया। तब से आज तक वही सम्पता प्रवर्तमान है। उधर जब धीक कोगों ने ईसा पूर्व चीधी शताब्दी के धन्तिम भाग में वायब्व की ओर आक्रमण किया तब तक भारतीयों ने पूर्ण रूप से अपनी राष्ट्रिय सम्यता बैदेशिक प्रभावों से अस्प्रष्ट रख सुरिधर कर ली थी । तत्पबात् समातार वाह आक्रमण होने पर भी, क्रमशः पारसी, श्रीक, सीडियन पूर्व मुसलमानों के बाद भी भारत में आवी हुई इस आवें जाति के जीवन एवं साहित्व की राष्ट्रिय प्रगति सर्वेषा जवाध और ब्रिटिश साम्राज्यकाल तक वाद्य प्रभावों से सदा अपरिवर्तित ही रही । आरोपीय परिवार की कोई और बाखा ऐसी नहीं जिसे इस प्रकार स्वतन्त्र विकास का सीभाग्य प्राप्त हुआ हो । चीन को छोड़कर और कोई भारत जैसा देश नहीं जो अपनी भाषा एवं साहित्य का, अपनी पार्मिक घारणा एवं विधियों का, अपनी सामाजिक एवं पारिवारिक रुदियों का ३००० वर्ष से अधिक पूर्व समय से अव्याहत गति से विकास बतला सकता हो।

कतियय उदाहरण भारतीय सम्यता की अविच्छित्र धारा को प्रमाणित करने के लिये पर्याप्त होंगे। आज भी संस्कृत उसी तरह सैकड़ों ब्राह्मणों द्वारा बोली जाती है जिस तरह ई० सन् से कई द्याताब्दियों पहले इसका प्रयोग होता था। साहित्य-रचना में भी संस्कृत का प्रयोग चन्द नहीं हुआ है, आज भी अनेक प्रस्थ एवं पत्रिकाएँ इसी प्राचीन भाषा में प्रकाशित होती हैं। हस्त-छिखित संस्कृत प्रन्यों की पाण्डुलिपि तैयार करने की प्रथा आज भी भारत के सैकड़ों प्रश्वागारों में प्रस्तुत है जो भी इस राताक्यों में मुद्रण की व्यवस्था पर्याप्त है। ठीक उसी तरह आज भी बेद कच्टस्थ किये जाते हैं जैसे सिकन्दर के आक्रमण के पूर्व होते थे; और आज भी यही दशाह कि बेद की हर हस्तिष्ठितित प्रति अथवा मुद्रित प्रश्य नष्ट हो जाने पर भी भारत के बैदिक समग्र संहिता को मुख-पाठ कह सकते हैं। अनादिकाल से प्रचित्त सिवता को सम्बोधित एक बैदिक मन्त्र (सावित्री) है जिसे आज भी प्रत्येक हिन्दू हिज सन्ध्योपासना में जपता है। ३००० वर्ष से भी अधिक पूर्व काल से आराधित भगवान् विध्य के आज भी असंक्य भक्त विध्यमान हैं। अतिप्राचीन काल की प्रवित के अनुसार आज भी यद्य-यागादि के अवसर पर अरिधमन्ध्यन कर अग्नि प्रकारित की जाती है। सामाजिक रूढ़ि के लिए एक ही उदाहरण देना पर्याप्त है — आज भी विवाहपद्यति उसी तरह प्रचलित है जैसी वह ईसा पूर्व कई हाताब्दियों से चली आ रही है।

## भारतीय साहित्य के दो युग

प्राचीन भारतीय साहित्य का इतिहास रवभावतः दो प्रधान युगी में विभाजित है-(1) वैदिक युग-जिसका प्रारम्भ सम्भवतः हुंसा पूर्व १५०० वर्ष से लगाकर लगभग ईसा पूर्व २०० तक कहा जा सकता है। बैदिक युग के पूर्वार्क में साहित्य का रूप रचनात्मक पूर्व काव्यमय रहा । उस समय संस्कृत का केन्द्र सिन्धु और उसकी सहचरी निवयों के मध्य वर्तमान पञ्चनद देश था। उत्तरार्कं में साहित्य का विषय ईश्वरवाद तथा अध्यातमसम्बन्धी हो गया और वह अधिकांश गर्सरूप में रचित है। उस समय बीदिक जीवन का केन्द्र वहाँ से उठकर गङ्गा की तलहरी में यन गया था। इस तरह वैदिक युग में ही आर्थ सम्यता समप्र हिन्दुस्तान ख़ास में छा गयी थी। देश का यह वह भाग था जो सिन्धु नदी के उद्गम से छगाकर गङ्गा तक फैला हुआ, उत्तर में हिमालय से और दक्षिण में विल्यादि से विरा हुआ है। वैदिक साहिश्य के अन्तिम अङ्करों के साथ साथ द्वितीय युग का प्रारम्भ हुआ जिसकी समाप्ति ई० सन् १००० के पश्चात् मुसलमानों के आक्रमण के साथ-साथ हुई। सच पूछो तो यही युग संस्कृतयुग कहा जा सकता है। एक दृष्टि से तो यह युग वर्तमान काल तक प्रचलित ही है। क्योंकि, संस्कृत मापा में साहित्यिक रचनाओं -विशेषकर टीकाओं - का निर्माण हुन दिनों भी अध्याहत रूप से चल रहा है । इस द्वितीय युग में ब्राह्मण धर्म दक्षिण प्रान्त में भी प्रवेश पाकर सर्वत्र व्यास हो गया था। इन दोनों खुगों की सङ्कालत रूप से गणना की जाय तो पता चळता है कि भारतीय साहित्य ने छगभग हर शाखा में उल्लेखनीय सिद्धि प्राप्त की है। वैदिक युग, प्रीप्त के प्रारम्भिक युग से विपरीत, केवल धार्मिक साहित्य का ही उत्पादन करता रहा, परन्तु साथ ही साथ उसमें छय-ताळ-बद्ध गीतिकाक्यों का भी गुणगौरव उत्कृष्ट कोटि का पाया जाता है। आगे चळकर इसी युग में गद्य श्रीळी के प्रादुर्भाव की ओर साहित्य ने कुछ प्रगति की।

संस्कृत पुग में सामान्यता छौकिक विषयों पर रचना अधिक हुई, और साहित्य के अनेक प्रमेदों ने यदी महचा प्राप्त की है। छौकिक साहित्य में महाकान्य, सण्डकान्य, गीतकान्य, नाटक, कथा एवं आख्यायिकाएँ अनेक हैं। हर जगह हमें कान्य का निखरा रूप दील पदना है मगर कहीं-कहीं शैछी की हुरूदता तथा प्रतिदिन वर्षमान छित्रमता के बिद्ध सहज सौन्द्यं को चित पहुँचाते हैं। सामान्यतः इस युग में बहुत कम रचनाएँ ऐसी हुई हैं जो अनुपात एवं स्वारस्य की भावना से प्रभावित हों। भारतीय सौन्द्यं-उपासना में उन चीज़ों की ओर प्यान कम गया है। इसके विपरीत, हर दिवा में अस्त्रक्त एवं उदाच वर्णना की ओर प्रवृत्ति अधिकतर पाई जातों है। कर्मकाण्ड के विषयों में इतनी छोटी-छोटी विधियों का विकास हुआ है जो अविश्वसनीय हैं। उसी प्रकार तपव्या के असाधारण कटोर स्वरूप, छित कछाओं में भी गीरस पौराणिक चित्रण, वर्णन करने में कद्यपनादीत संख्याओं का यहुपा उद्यक्ष्य, पुराणों की अपरिमेय मन्धराधि, यद्य ही में अद्वितीय, संचित्र रूप के सूत्रों का निर्माण, परवर्ती काच्यों में अधिकांश प्रयुक्त दीर्धसमास भारतीय मस्तिष्क के कित्रयय दोषों के एक्ट्स स्पष्ट निद्दांन हैं।

विज्ञान-साहित्य की विविध कालाओं में ध्वनिद्यास, व्याकरण, गणित, ज्यौतिष, आयुर्वेद और धर्मद्यास्त्र में भारतीयों ने महत्त्व की प्रगति की है। पूर्वोक्त विषयों में से कई विषयों में भारतीयों की प्रगति निःसन्देह ग्रीक जनता के द्वारा ग्राप्त विज्ञान से कोसों आगे है।

भारतीय साहित्य का सबसे दुवँछ अंज इतिहास है। वास्तव में इतिहास ऐसी कोई चीज़ भारत में नहीं है। ऐतिहासिक बुद्धि का अत्यन्ताभाव इतना अधिक है कि समग्र संस्कृत साहित्य इस दोप के अँधेरे से व्यास है। परिणाम यह है कि भारतीय साहित्य में किसी भी वस्तु की ठीक-ठीक तिथि निकालना असम्भव है। यह इस सीमा तक सत्य है कि भारतीय कवि- चक्रवर्ती काछिदास का जन्म-काल भी १००० वर्ष की दौढ़ में विवादास्पद था और आज भी एक या दो सदियों की सीमा में सन्दिग्ध ही है। अत एव संस्कृत अन्थकारों की तिथियाँ अत्यधिक मात्रा में केवल अनुमान का विषय हैं जो भाषा अथवा शैंछी के विकास, किसी सन्दर्भ अथवा उद्धरण, या अन्य पारस्परिक साच्य के आधार पर आधारित है। उनके जीवन की घटनाओं के सम्बन्ध में तो हमें कुछ भी पता नहीं चलता । कहीं-कहीं एक या दो साधारण सी वार्ते मालम हो जाती हैं। इस स्थिति के दो कारण समझ में आते हैं - सबसे पहले तो यह कि प्राचीन भारत ने अपना इतिवृत्त कहीं लिखित रूप से अंकित नहीं किया, कारण उन्होंने कभी इतिहास में उच्चिखित करने योग्य कोई काम ही नहीं किया। प्राचीन भारतीयों को कभी जीवन में इस प्रकार का संघर्ष न करना पड़ा जैसा फ़ारस में धीक छोगों को तथा प्युनिक युद्धों में रोमवासियों को करना पड़ा था। संघर्ष के बिना जातियों का एकराइ में सङ्गटन तथा राजनैतिक गौरव का विकास असम्भव है। अतीत के पराक्रमों का व्यीरा रखना जिसका सहज काम था ऐसे माह्मणवर्ग ने तो बहुत पहले से ही इस सिद्धान्त को अपना छिया था कि समस्त कर्म और सांसारिक अस्तित्व की भावना एक महादोष है। इसी धारणा के कारण उन्हें अपने प्राचीन इतिहास को कमबद सम्हाले रखने की प्रवृत्ति कभी न हुई।

ऐसी द्वा में भारतीय साहित्य के इतिहास में छगभग ईसा की पाँचवीं वाताची तक किसी की कोई निक्षित तिथि नहीं दीखती। वैदिक युगका रचनाकम विवक्तल आनुमानिक है, इसका आधार केवल अन्तःसाचय ही है। वैदिक युग में भाषा और बौली में विभेद के कारण, तथा धार्मिक एवं सामाजिक हिष्टेमेद के कारण साहित्यिक रचना के तीन स्तर दिखलाई पढ़ते हैं। प्रत्येक स्तर के विकास के लिये यथोचित समय की अवधि प्रकल्पित करना आवश्यक है। तथापि हम इतनी ही आचा रख सकते हैं कि हमारा अनुमान कितंपय प्रताब्दियों के अन्तर से सही बैठ जाय। द्विशीय वैदिक स्तर की निम्न परिधि ईसा पूर्व ५०० से पश्चाद नहीं स्थिर की जा सकती, कारण उस युग में प्रचलित अन्तिम सिद्धान्तों का प्रवाभाद हमें बौद्ध प्रत्यों में मिलता है और वुद्ध के महानिर्वाण की तिथि अनेक महापरिवर्गें के तिथि के आधार पर ईसा पूर्व ५८० मानी गयी है जो सर्वणा सम्भावित कही जा सकती है। वैदिक युग के प्रारम्भ के सम्बन्ध में संस्कृत पण्डितों की निश्चत प्रकृत्ति अतिप्राचीन वतलाने की है। ईसा से ३००० वर्ष पूर्व वैदिक रचना का प्रारम्भिक काल

आम तौर पर बताया जाता है। यदि इसे सही माना जाय तो यह १५ सौ वर्ष का दीर्थ समय भाषा एवं विचार के विकास के छिए क्योंकर हुआ, इसका छेला देना आवश्यक हो जाता है। यह अवधि प्रीस में होमर युग और एटिक युग के मध्य की अवधि से इन्न अधिक नहीं है। आज से ४० वर्ष पूर्व आचार्य मेक्समूलर ने वैदिक युग के प्रारम्भ की तिथि ईसा से १२ दाताव्दी पूर्व निर्धारित की है। यह बहुत इन्न सही लगती है। तीन शताब्दियों का समय, ईसा पूर्व १३०० से १००० तक, सम्भवतः वैदिक संदिताओं में प्राचीनतम और सबसे अन्तिन रचना के मध्य वर्तमान भेद के अस्तित्व के छिये पर्याप्त है।

इस सम्बन्ध में ऊछ बातों भी ओर ध्यान देना आवश्यक है - अवेस्ता भाषा का प्राचीनतम रूप वैदिक भाषा से इतना निकट है कि ध्वनिनियम के समन्त्रय करने से ही अवेस्ता के पद व्यों के त्यों अन्तरका वैदिक रूप में परिवत किए जा सकते हैं। और वह रूप न केवल आकार में ही, अपित भाव में भी बिक्कुल सही बैटता है। साथ ही साथ यह भी ध्यान देना होगा कि यदि हम वैदिक वाक्सय से परिचित होने के समय अवेस्ता को भी भलीमाँति जानते तो यही कहना पहला कि अवेस्ता निरचय ही वैदिक भाषा से एकरूप है। अस एव हमें यह निर्णय करना पढ़ता है कि भारतीय शाखा का इरानी बाला से प्रथमभाव वैदिक बाइमब के प्रारम्भ से कुछ ही पहले हुआ होगा और इसी कारण यह भी कहा जा सकता है कि भारत के उत्तर पश्चिम भाग में वह भारतीय शाला ईसा पूर्व १५०० के आस पास शायद ही पहुँच पाई होती। वैदिक युग की प्राचीनता के सक्वरूथ में जितनी भी पुरानी धारणाएं हैं उन सबसे कहीं आगे बढ़ा हुआ बॉन् निवासी आवार्य याकोबी का नतन सिदान्त है जो वैदिक युग को कम से कम ईसा से ४००० वर्ष पूर्व मानता है। यह सिद्धान्त ऋतपरिवर्तन से सम्बन्ध रखने बाछे ज्योतिर्गणित पर आधारित है। आचार्य याकोबी का सत है कि खरवेद में वर्णित ऋतुक्रम का समय गणित के आधार पर आज से कई हज़ार वर्ष पूर्व का ठहरता है। यह सारी करपना ऋग्वेद में प्रयुक्त एक शस्त्र के अर्थ पर अवस्मित है ; और उस शब्द का वह अर्थ सन्दिग्ध और बहुत कुछ असम्भव सा होने के कारण याकोबी की मान्यता असिद्ध ठहरती है। इस समय तो हमें यह कहकर ही सम्तोष कर लेना होगा कि वैदिक साहित्य हर हालत प्रीस के साहित्य से भरवधिक प्राचीनतर है ।

#### वेदोत्तर-युग

अन्तःसाचय के परिणाम के अतिरिक्त हमें साधारण काछ-क्रम के निर्धारण में कुछ महश्व के सन्दर्भ विदेशियों के यात्रा संस्मरणों में उपलब्ध होते हैं। इस दिशा में सबसे पहली तिथि भारत पर सिकन्दर के आक्रमण की थी, जो ईसा पूर्व ३२६ में हुआ था। इसके परचात् भारत में अनेक ब्रीकवासियों का आरामन हुआ जिनमें मुख्यतः गणनीय मेगस्थनीज़ का था। ईसा पूर्व ६०० के लगभग वह यहाँ आकर कुछ वर्ष पाटिलपुत्र के दरवार में रहा और उसने अपने संस्मरणों में भारतीय समाज का तात्कालिक चित्र आंविक होने पर भी बड़े महत्त्व के इंग से अक्कित किया। कई शताब्दी परचात् युद्ध धर्म के अनुवादी तीन चीनी यात्री भारत आये । वे थे—फ्राहियान (६९९ ई०), ह्वेनसांग (६१०-६४५ ई०) और इस्सिंग ( ६७१-६९५ ई० )। उनकी यात्रा के संस्मरण सुरचित रहे और अब उनका अंग्रेजी में अनुवाद भी हो गया है। ये संस्मरण उन दिनों भारत की सामाजिक स्थिति, धार्मिक विचार और बौद्ध पुरातस्व पर प्रचुर प्रकाश ढाळते हैं। इन्हीं संस्मरणों से भारतीय साहित्य के सम्बन्ध में कुछ साधारण और कछ विशेष बातें भी एकत्र की जा सकती हैं। विशेषकर होनसांग संस्कृत महाकवियों के विषय में उपयोगी वातें बताते हैं। ह्वेनसांग से पहले हम किसी संस्कृत कवि के विषयमें कीन कब हुआ यह कह न सकते थे सिवा तीन ज्योतिर्विदों के, जो अपनी ठीक-ठीक जन्मतिथि पाँचवीं और छठी शतान्दी के मध्य स्वयं लिखते हैं। इन पूर्ववर्ती दो चीनी लेखकों के द्वारा दी हुई सूचना के आधार पर ही भारत में इन दिनों पुरातश्वसम्बन्धी बड़ी से बड़ी जो खोज हो सकी वह है बुद्ध की जन्मभूमि कपिछवस्तु, जिसे हम दिसम्बर १८९६ में पहचान सके हैं । हमारे इस युग की समाप्ति होते-होते मुसलमानी आक्रमणों के समय देश की क्या स्थिति थी इसका पता अरबी लेखक अलबेरुनी से लगता है जिसने सन् १०३० ई० में 'हिन्दुस्तान' नामक पुस्तक किची ।

उपयुंक्त कथन से स्पष्ट है कि ईसा की ५वीं शतान्ती तक संस्कृत युग में भी साहित्यिक रचनाओं का तिथिनिर्णय प्रायः सापेच ही था। रचनाओं के पौबांपर्य निर्णय करने का सापदण्ड शैकी अथवा विचार का विकास, किसी पूर्वतन प्रन्थकार का नामोक्लेख, प्रीक अथवा अन्य विक्यात राजवंश के साथ राजनैतिक सम्बन्ध, अथवा ज्योतिर्गणितसम्बन्धी घटनाएँ हुआ करती थीं।



आधुनिक अन्येषण, अधिक केन्द्रित होने के कारण, काल-क्रमसम्बन्धी विश्वित निर्णय कीओर अधिकाधिक प्रगति में सहायक हुए हैं; और आशा है अनेकानेक दिग्गज विद्वानों के अधक परिश्रम और योग्यता के द्वारा प्राप्त सुद्रा, ताज्ञपत्र और शिला-छेल, तथा स्तम्भों पर उत्कीण लेख पर किये हुए काम का प्रमाण निश्चय ही प्राचीन भारत के राजनैतिक इतिहास-सम्बन्धी तथ्यों पर स्पष्ट प्रकाश बाल सकेंगे। इन विद्वानों के परिश्वमों का फल है कॉर्पल इन्स्कृष्ट्र प्रकाश बाल सकेंगे। इन विद्वानों के परिश्वमों का फल है कॉर्पल इन्स्कृष्ट्र प्रकाश बाल सकेंगे। इन विद्वानों के परिश्वमों का फल है कॉर्पल इन्स्कृष्ट्र प्रकाश बाल सकेंगे। इन विद्वानों के परिश्वमों का फल है कॉर्पल इन्स्कृष्ट्र प्रकाश इतिहास प्रशास के अध्ययन में प्रसात पत्रिकाएँ, जो समय-समय पर प्रकाशित हो रही हैं। पिछुले २० वर्षों में लिपि-स्वरूप के अध्ययन की प्रगति ने भारतीय साहित्यक और धार्मिक इतिहास पर साचान महत्त्व की अनेक स्चानाएं ही हैं; कुछ कवियों की तिथि का भी निर्णय किया है, साथ ही साथ समप्र वाक्मय की धार्मिक सरिण पर भी सामान्यतः प्रकाश बाला है। छन्दोवद्य कई बड़े-वड़े उत्कीण लेख परे गये हैं जो इस तथ्य को प्रमाणित करते हैं कि हमारी प्रथम शताब्दी से लेकर संस्कृत तथा विभिन्न प्राकृतों में काव्यरचनाएँ हो रही हैं। इस सम्बन्ध में पहले कोई साचान प्रमाण उपलब्ध न था।

## भारतीय लिपि का विकास

संस्कृत साहित्य में प्राचीन उत्कीर्ज लेखों का महत्त्व हो दृष्टिकोण से है — १ भारतीय ठिपि के प्राचीन इतिहास को बताते हुए, और २ उस समय भाषा की स्थिति को प्रकट करते हुए।

सबसे प्राचीन उरकीन छेख तो बौद्ध सखाट कशोक द्वारा छिखाये हुए ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी के मध्यकाल के स्तरमलेख और शिलालेख हैं। महाराज अशोक ईसा पूर्व २५९-२२२ वर्ष तक उत्तर भारत पर शासन करते रहे। उन्हीं के राज्यकाल में तीसरी बौद्ध महासभा का आयोजन हुआ जिसमें सम्भवतः वौद्ध धर्म के विनयसम्बन्धी अम्ब रचे गये। उस युग की राजनीतिक, धार्मिक और मापासम्बन्धी अमूल्य स्चना देनेवाले इन उरकीने लेखों का महत्त्व अत्यधिक है। ये लेख चारों और भारत में विकरे हुए हैं। सौराष्ट्र में गिरनार से लगाकर उत्कल में घौली तक, कावुल नदी के उत्तर में स्थित कपूर गिरि से खालसी तक ये उत्कीन लेख प्रतिलिखित हैं, पढ़े जाते हैं और अन्दित हैं। उनमें से एक, अशोक द्वारा स्थापित स्तम्भ पर उत्कीन लेख हैं जो इस की जन्म-भूमि का स्मारक है। यह हाल ही सन् १८९६ ई० में मिला है।

अशोक के ये शिलालेख भारतीय लिपि के सर्वप्राचीन संग्रह हैं। भारत में लिपि के प्रारम्भ की तिथि के सम्बन्ध में बहुत सन्देह और विवाद कई दिनों तक चलता रहा, परन्तु इसका निराकरण हाल ही आचार्य ब्यूहलर के द्वारा शिला-लेख-सम्बन्धी अनुसन्धानों से हुआ है। उसी महापण्डित ने यह भी बताया कि प्राचीन भारत में दो प्रकार की लिपि प्रचलित थी:—

एक खरोडी, जिसका प्रयोग गान्धार देश (पूर्वी अफ्गानिस्तान और उत्तर पंजाब ) में ईसा पूर्व चौधी शताब्दी से ई० २०० तक होता रहा। यह छिपि ईसा पूर्व भवीं शताब्दी में प्रयुक्त सिमेरिक छिपि के आरमाईक आदर्श से बनी हुई थी। यह लिपि अपने मूल आदर्श की भाँति दाहिनी ओर से वार्थी ओर लिखी जाती थी। दूसरी प्राचीन भारतीय लिपि बाह्मी है। व्यूहलर के अनुसार यही भारत की सबी राष्ट्र-लिपि है। इसका कारण है कि भारतीय वर्णमाला बाझी से ही निकली है, यश्रपि कछ वर्णों के रूप आज जो प्रचलित रूप हैं उनसे कहीं भिन्न थे। यह लिपि सदा बावीं ओर से दावीं ओर लिखी जाती रही । परन्तु इसका प्रकार मूलतः ऐसा न था। यह बात ईसा पूर्व चौथी शताब्दी की एक मुद्रा से लखित होती है। इस मुद्रा पर लिखित सामग्री दावीं ओर से वावीं ओर अंकित है। बॉ॰ ब्यूहलर का कथन है कि यह छिपि प्राचीनतम उत्तरी सिमेटिक अथवा फ्रिनीशियन आदर्श पर आधारित है, जो मोवाया के पाषाओं पर तथा असीरिया के बटलरों पर जेंकित मिलता है। इसका काल ईसा पूर्व ८९० वर्ष माना जा सकता है। ब्यूहलर का तर्क है कि यह लिपि ईसा पूर्व ८०० के लगभग मेसोपोटामिया के मार्ग से आनेवाले व्यापारियों के द्वारा प्रचलित हुई।

प्राचीन भारतीय साहित्य के लिपिसम्बन्धी सन्दर्भ सचमुच बहुत ही कम पाये जाते हैं। लिपि का उक्लेख किसी भी द्वा में ईसा से पूर्व चौधी शताब्दी से पूर्वतन नहीं कहा जा सकता। वास्तव में यह तिथि अशोक के उत्कीर्ण लेखों से अधिक प्राचीन नहीं है। परन्तु इस विषय में मौनरूप अभाव को प्रमाण मानना विचारसह नहीं; कारण, जो भी दीर्घकाल से लिपि का प्रयोग बड़े परिमाण में आजकल किया जा रहा है, तथापि भारतीयों की अध्ययन-अध्यापन की पद्मति अभी भी मौसिक ही है। वेद, शास्त्र तथा अन्य आर्मिक प्रस्थ आज भी गुरुमुख से प्रहण किए जाते हैं, ज कि हस्तिलिखत प्रन्थों से; और सर्वत्र स्मृति से उद्धत ज्ञान ही सहस्व का माना जाता है। लेख तथा लिखत प्रन्थों का क्रवित् ही उक्लेख मिलता है।

आधुनिक कवि भी यह कामना नहीं करते कि उनकी रचनाएँ पढ़ी जाँच परन्तु यही आहा। करते हैं कि उनकी कृतियाँ सुनी जाँय । अनादि काल से प्रचलित यह पद्धति प्रमाणित करती है कि भारतीय काव्य तथा विज्ञान की रचना का प्रारम्भ उस युग में हुआ होगा जय छिपिज्ञान न था और ऋग्वेद आदि के विषय में प्रचलित मौलिक परम्परा तब ही चली होगी जब लिपि का प्रचार न था। अत एव यह कहा जा सकता है कि छिपिसम्बन्धी उक्लेख से कहीं पूर्व, छिपि का प्रचार अवस्य हुआ होगा । अशोक के उस्कीर्णलेखों की शिका-लिखित साच्य दर सुरत इस बात को स्पष्ट बताती है कि इंसा पूर्व तीसरी वाताव्दी में लिपि कोई नवीन आविष्कार न था। कारण, एक ही वर्ण के अडग-अङग अनेक रूप उस समय के पाये जाते हैं - यहाँ तक कि किसी वर्ण के तो भी या दस रूप मिलते हैं। साथ ही साथ यह भी ध्यान देने योग्य है कि सिमेटिक २२ वर्णों से ४६ वर्णों की पूरी बाह्यी वर्णमाला के विकास में बहुत अधिक समय अवश्य लगा होगा। आचार्य ब्युहुलर वं सरद तर्क के अनुसार यह पूर्ण वर्णमाला अवश्य ही ईसा पूर्व पाँचवीं वाताव्यी में विद्वान माह्मणों के द्वारा ध्वनि-नियमों के वैज्ञानिक आधार पर रचित हो जुकी थी। यह वही वर्णमाला है जिसे महावैयाकरण पाणिनि ने ईसा से चौधी शताब्दी पूर्व स्वीकृत की, और जो तब से आज तक अपरिवर्तित रही । यह वर्णमाठा न केवल संस्कृत भाषा की समस्त ध्वनियों को अन्तर्गत करती है, वरन् इसका रचनाकम भी बहुत ही चैज्ञानिक है। पहले कमशः हस्व एवं दीर्घ मूछ स्वर, तरपक्षात् संयुक्त स्वर और अन्त में उच्चारणस्थान के आधार पर वर्णों में नियमतः संकष्टित व्यक्षनों का समुदाय है। उदाहरणार्थ--दन्त से उचार्यमाण पूरा तवर्ग और ओष्ठ से उचार्यमाण पवर्ग एक साथ मिछता है। इसके विपरीत यूरपवासी हम छोग हाई हजार वर्ष बीतने पर भी आज के वैज्ञातिक युग में ऐसी वर्णमाला का प्रयोग करते हैं जो न केवल हमारी भाषा की सब ध्वनियों का प्रतिनिधिख करने में सर्वधा अपर्याप्त ही है परन्तु उसमें स्वर पूर्व व्यक्तन अनियमित रूप से आज भी ठीक उसी तरह संबक्तित हैं जिस तरह ३००० वर्ष पूर्व सिमेटिक जाति के द्वारा प्राथमिक वर्णसंकलन के आधार पर प्रणीत ग्रीक वर्णमाला में पाये जाते हैं।

ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी के शिका-केखों में बाक्षी किप के भी वाश्विणात्य और शीसरीय दो भेद पाये जाते हैं। ब्राह्मी किपि का औदीच्य स्वरूप उत्तर भारत में प्रचक्ति अश्वरसमृह से बना हुआ है जिसका प्रचुर प्रभाव भारत में प्रयुक्त आर्थ विभाषाओं पर कमशा पड़ा। उनमें से सर्वाधिक महस्व की लिप नागरी अर्थात् देवनागरी है, जिसमें संस्कृत के हस्तलिखत प्रस्थ प्राया लिखे जाते हैं और सर्वन्न संस्कृत, मराठी और हिन्दी के अन्य मुद्रित होते हैं। इस लिपि की विशेषता यह है कि इसके प्रस्थेक वर्ण के सिर पर एक सीधी रेखा होती है। सबसे पुराना उस्कीर्ण लेख जो प्रारम्भ से अन्त तक नागरी लिपियद्ध है आठवीं शताब्दी का मिला है, और नागरी अचरों में लिखी हुई सर्वप्राचीन पाण्हुलिपि ११वीं शताब्दी की मिली है। बाह्मी लिपि के दाखिणास्य रूप से पाँच प्रकार की लिपियाँ निकलती हैं जिनका प्रयोग विश्वितर से दिखण भाग में प्रचलित है। हुन्हीं में वे वर्ण भी सिम्मिलत हैं जो कर्नाटी और तैलंगी भाषाओं में प्रचलित हैं।

लेखन-सामग्री आधानश्वर होने के कारण हस्तिलिखत संस्कृत प्रन्थीं की १४ वीं शताब्दी से पूर्वतन पाण्डुलिपि बहुत कम मिलती हैं। भारत में प्रन्थ-छेखन के छिए भूजपत्र और ताइपत्र का प्रयोग किया जाता था। भूजपत्र का प्रयोग उत्तर पश्चिम प्रान्त में प्रचित हुआ जहाँ हिमालय की अधित्यकाएँ सर्वत्र भुजंबुकों से ब्यास हैं। भीरे-भीरे इसका प्रसार पूर्वी और पश्चिमी भारत में तथा मध्यप्रदेश में भी हुआ । भूजंपत्र पर लिखित प्रन्थों में सबसे पुराना पर्धी शताब्दी का मिळा है और सन् १८९७ में प्राप्त एक पाली बन्ध खरोड़ी में छिया हुआ उससे भी पुराना है। किन्टस् कर्डियस् का कथन है कि सिकन्दर के समय में भारतीय जनता प्रन्थलेखन के लिए भूजंपत्रों का प्रयोग करती थी। संस्कृत प्राचीन प्रन्थकार तथा अक्बेरूनी प्रमाणित करते हैं कि भूजेंपन का प्रयोग मध्यकालीन भारत में पत्रव्यवहार का साधन बना हुआ था। ताइपन्न पर किया हुआ संस्कृत प्रन्थ हुमें ई॰ खुडी शताब्दी तक का मिला है। यह जापान में सुरश्वित है और इसकी आलेक्य प्रतिलिपि बोडलियन प्रन्यागार में विद्यमान है। चीनी यात्री ह्रेनसांग के अनुसार ताइपत्र का प्रयोग अर्थी शताब्दी में सारे भारत में पाया जाता था। परन्तु ताइपत्र कई शताब्दी पूर्व लेख के काम में लिया जाता था-यह बात उस्कीर्ण ताम्रक्त्र से भी सिद्ध होती है-कारण, वह ताम्रशासन कम से कम ई० पहली शतान्त्री

१. देखी कालिदास -

<sup>&#</sup>x27;न्यसाक्षरा पातुरसेन यत्र भूजीत्वयः कुत्ररिबन्द्रशोणाः । जन्नि विवाधरसन्दरीणामनङ्गलेखकिययोषयोगम् ॥' (कु० सं० १-७).

इतना पुराना ज़रूर कहा जा सकता है और वह स्वरूप में ताइपन्न की भौति है।

मुसलमानों के आक्रमण ने काराज़ का प्रयोग प्रबुत्त किया और तब से वह बराबर प्रस्थलेखन के काम में लाया जा रहा है। काराज़ पर किया हुआ सबसे प्राचीन प्रस्थ गुजरात में मिला है जो सम्भवतः १३वीं शताब्दी के प्रारम्भ का लिखा प्रतीत होता है। उत्तर भारत में लेख के लिए स्वाही का प्रयोग प्रचलित होने से, काराज़ उपलब्ध होते ही ताइपन्न का उपयोग समाप्त हो गया; परन्तु दिखणी भारत में अचरों को उरकीण करने के लिए हालाका का प्रयोग सदा से प्रचलित होने के कारण ताइपन्न का प्रस्थलेखन तथा प्रमुख्य हार में उपयोग आज भी किया जाता है।

हस्तिष्ठिशित प्रत्यं, चाहे भूर्ज-पत्र पर हो या ताक्षण पर, सम्पुटित कर सभ्य में एक रन्ध्र के द्वारा सूत्र में बाँधा जाता है। कहीं-कहीं प्रत्य के दोनों सिरों पर दिद्र कर सूत्र से बाँधने की प्रणाठी भी देखने में आती है। यहां कारण है कि 'गाँठ' के अर्थ में प्रयुक्त 'ग्रन्थ' शब्द पुस्तक का वाचक कन गया।

श्वमहे अथवा क्षिण्ली का प्रयोग भारतवर्ष में प्रतद्धें कभी न हुआ — कारण ये पदार्धे अपवित्र माने कते थे। उरकीर्ण लेखों के लिए ताल-पत्रों का प्रयोग प्राचीन समय से ही अधिकतर हुआ करता था। उनका आकार ताब-पत्र या भूजीपत्र जैसा बनाया जाता था।

स्याद्दी के लिए अतिप्राचीन संज्ञा मिस है। भारत में इसका प्रयोग इंसा पूर्व द्वितीय ज्ञाताब्दी में प्रचलित था—यह एक बौद्ध स्तूप पर उल्कीण लेख से प्रमाणित होता है। सम्भवतः ईसा पूर्व चीधी ज्ञाताब्दी से कहीं स्याद्दी का प्रयोग प्रचलित हुआ होगा—पैसा नेयरकोस और किन्टस् कर्डियस् की उक्ति से प्रतीत होता है।

सभी पुराने प्रन्थ ताइपन्न, भूजीपन्न अथवा कागज़ पर स्वाही और सरकण्डे की कलम से लिखे हुए मिलते हैं। लेखनी को कलम कहते हैं। यह संज्ञा प्रीक भाषा के 'कलमास' से बनी है। परन्तु दिचिण भारत में सदा लोहवालाका से ताइपन्न को कुतर कर लिखने की प्रणाली रही है। इन उस्कीण अचरों पर बाद में लेखक काजल अथवा कोवले का चूण विस्त दिया करते हैं।

हर तरह के हस्तििखत प्रम्य अकसर ठकदी की दो पटिश्वों के बीच रखकर रंगीन अथवा गोटे किनारी से सुशोभित वख में सिळी हुई कपदे की या रेशमी पट्टी से बाँधकर रखे जाते हैं। सदा से आज तक मिन्दिरों, मठों, विद्यालयों और राजदरवारों के प्रन्थालयों तथा निजी पुस्तकालयों में भी इसी प्रकार अनेक हस्तिलिखत प्रम्थ सुरिचत हैं। ग्वारहवीं शताब्दी के भारेश्वर महाराज भोज का प्रम्थागार सुविश्वाव था। सन् ६२० ई० में वर्तमान बाजभट्ट के पास एक पाण्डुलिपिवाचक सदा रहा करता था—इससे सिद्ध होता है कि व्यक्तिगत प्रम्थालय भी बहुत पुराने समय में हुआ करते थे। आज भी समप्र देश में बाह्मणों के घर-घर संस्कृत हस्तिलिखत प्रन्थों का अनमोल्ड सङ्ग्रह विद्यमान है।

### संस्कृत साहित्य के दो युग

भारत की यह प्राचीन भाषा अपने साहित्य की भौति वैदिक और संस्कृत वेसे वो मुख्य भागों में विभक्त है — वैदिक भाषा में और संस्कृत भाषा में उतना ही अन्तर है जितना होमर की भाषा और साहित्यिक प्रीक में, अथवा शैकिक सुकों की छैटिन भाषा में और व्हारों की छैटिन भाषा में अन्तर है। भारत के सम्पूर्ण धार्मिक साहित्य की प्रस्तुत करने वाली वैदिक भाषा में अनेक स्तर पाये जाते हैं। एक स्तर से दूसरे स्तर पर दिनोंदिन यह कमशः आगे बढ़ती हुई अवांचीन होती रही, और अन्ततः वह साहित्यिक संस्कृत के रूप में विलीन हो गई। अपने प्राथमिक स्वरूप में भी वैदिक भाषा जनभाषा नहीं कही जा सकती। वास्तव में यह एक परिष्क्रत आर्थ भाषा रही है जो आनुवंशिक परम्परा से बाह्मणवर्ग की प्राप्त थी। अपने इस स्वरूप के अनेक **उच्चण स्वयं वैदिक भाषा ही प्रकट करती है। उनमें से एक छच्चण यह है** कि वैदिक साहित्य में विभिन्न युगों की भाषा के भिन्न-भिन्न रूप मिलते हैं । यह बात होमर की भाषा में नहीं पाई जाती । पुरोहितों की बोल-चाछ की भाषा और सुकों की भाषा में यही अन्तर है कि उनकी बोली में कान्यमय विन्यास तथा आर्थ प्रयोग नहीं होते थे। सच पूछी तो प्रारम्भिक वैदिक युग में भी एक जातिभाषा प्रचलित थी — जैसा न्युनाधिक मात्रां में प्रायः समस्त साहित्यिक भाषाओं में सर्वत्र होता रहा है। परन्त यह बात भारत में अन्य किसी देश की अपेचा अधिक स्पष्ट है।

े जब वैदिक भाषा भी सहज बोल-चाल की भाषा न होकर वर्गविशेष की पण्डिताउ भाषा थी तो फिर परवर्त्ता साहित्यिक भाषा के सम्बन्ध में यह बात कितनी सत्य हो सकती है! छौकिक संस्कृत बैदिक भाषा से भिन्न अवस्य है, तथापि यह तारतम्य अन्य जीवित भाषाओं की भौति सहज विकास के नियमानुसार नहीं है।

छौकिक संस्कृत का व्यन्यात्मक रूप आज भी छगभग ठीक वैसा ही है जैसा प्रारम्भिक वैदिक भाषा का या। शब्द-रूपों में भी यह भाषा बहुत कुछ स्थिर रही — ग्रायद ही किसी अबे प्रत्यय या रूप का आविभाव हुआ हो । तथापि व्याकरण की दृष्टि से परवर्त्ती भाषा और प्राचीन भाषा में महान अन्तर हो गया है। इस परिवर्तन का मूछ नये रूपों की उत्पत्ति नहीं, परन्तु प्राचीन रूपों का छोप है। इनमें से मुख्य परिवर्तन छेट छकार का, तथा दस-बारह तरह के तुमुखन्त रूपों का लुप्त होना है। रूप-सिद्धि में भी परिवर्तन अधिकांश पर्यायवाची वैकविषक रूपों का अभावमात्र है। हो सकता है कि सुकों की भाषा की अपेशा कुछ कम जटिल परम्तु अधिक अवांचीन वैदिक पुग की बोळचाळ की भाषा ने परवर्ती साहित्य की भाषा को सरळ रूप धारण करने की दिशा में अप्रसर किया हो। तन्नापि भाषा-सम्बन्धी परिवर्तन के मुख्य कारण वैयाकरणों के द्वारा प्रवर्तित नियम ही हैं जिनका शासन और देशों की अपेशा भारत में कहीं अधिक प्रवल इस कारण रहा कि भारत में ज्याकरणशास्त्र का विकास बहुत पहले से कहीं अधिक मात्रा में चड पढ़ा था। इस प्रभाव का एक निदर्शन वाक्यगत सन्धि-नियमी का विस्तार है।

सबसे अधिक परिवर्तन तो भाषा के शब्दकोष में हुआ है जैसा
प्रायः सब ही साहिश्यिक भाषाओं में पाया जाता है। इसका कारण है
कि इस दिशा में परिवर्तन को रोकने की समता नैयाकरणों में नहीं होती।
परिणाम वह हुआ कि विविध प्रत्ययों के नियमानुसार प्रयोग से असंगय
शब्दों के निर्माण के साथ-साथ शब्दकोष ससुद्ध होता गया। साथ ही साथ
अनेक शब्द ऐसे भी हैं जो पुराने होते हुए भी नये से छगते हैं, क्योंकि
उनका प्रयोग नैदिक साहित्य में संयोगवश कहीं भी न हो सका। सचमुच
नये शब्द तो वे हैं जो भाषा के निस्तरत से निरन्तर उद्गृहीत होते रहे हैं।
प्रचित शब्दों में तो उनके सम्बर्ध से केवछ अर्थ-भेद ही हो पाया है।

### बोल-चाल की संस्कृत

भारत की प्राचीन भाषा के उतरते हुये युग में महावैयाकरण पाणिनि ने इंसा की चौथी शताब्दी के अन्त तक भाषा का स्वरूप विरक्तुल जरूद दिया,

और तब से यह भाषा 'संस्कृत' अर्थात् परिमार्जित या परिवर्धित कहलाने लगी। भाषाविशेष के अर्थ में 'संस्कृत' पद का प्रयोग किसी प्राचीनतर वैयाकरण ने कहीं नहीं किया। भाषा के अर्थ में 'संस्कृत' पद का सर्वप्रथम प्रयोग आदिकाच्य रामायण में भिछता है। 'संस्कृत' यह संज्ञा जनभाषा प्राकृत से विभिन्न है। इसी भेद को सामने रख खडी चातान्दी में प्रणीत कान्याद्दा नामक प्रम्थ में भाषा-भेद पर विवेचन उपलब्ध होता है। ईसा पूर्व पाँचवीं वाताब्दी के महावैयाकरण यास्क से छगाकर पिछ्छे विद्वानों ने इस साहित्यिक बोली को 'भाषा' कहा है जो बैदिक वाणी से विभिन्न समझी जाती थी। प्राचीन वैयाकरणों के ये उद्गार प्रकट करते हैं कि 'भाषा' शब्द से बोछचाछ की व्यावहारिकी भाषा ही अभिग्रेत थी। उनमें से पतअछि ने 'छोके ( छोक व्यवहार में )' ऐसा कहकर 'संस्कृत' उस भाषा का नाम बताया है जिसमें ऐसे दान्हों का प्रयोग मिलता है जो व्यवहार में प्रचलित थे। स्वयं पाणिनि ने भी ऐसे कई नियम बनाये हैं जिनका बोल-चाल की भाषा के अतिरिक्त अन्यन्न कोई सारपर्य नहीं । उदाहरणार्थ, स्वरों की मात्रा का वर्णन करते हुए पाणिनि प्छत का भी उल्लेख करते हैं जो केवल दूर से बुलाने में, अभियादन में तथा प्रश्नोत्तर में ही काम में आता है। यह भी ध्यान देने योग्य है कि संस्कृत में विविध विभाषाओं में प्रचलित अनेक प्रयोग पाये जाते हैं। इससे प्रतीत होता है कि संस्कृत केवल पठन-पाठन की अथवा साहित्यिक या पण्डितों की ही भाषा न थी। यास्क और पाणिनि पौरस्त्य एवं औदीच्य प्रयोगी की विशेषताएँ भी बतलाते हैं । कात्यायन तो प्रान्तीय प्रयोगभेद भी बतलाते हैं और पतक्षिक ने ज़ास-ज़ास जनपर्दों में प्रयुक्त शब्दों का भी उक्छेस किया है। अतः इसमें सन्देह नहीं कि ईसा पूर्व दूसरी शताब्दी में दिमालय और विश्य के मध्यवर्त्ती समस्त आर्यावर्त में संस्कृत बोल-बाल की भाषा रही हो । प्ररन यह है — आख़िर संस्कृत बोडता कीन था ? निश्चय बाह्मण तो बोडते ही थे, परन्तु बाह्मणेतर जनता में भी संस्कृत का प्रयोग प्रचलित था। पातक्षक महाभाष्य में उन्नेख है कि एक बार किसी वैदाकरण से 'सूत' शब्द की ब्युएपि के सम्बन्ध में एक चौरकार का बाद-विवाद चल पड़ा था। संस्कृत नाटकों में भी विभिन्न भाषाओं का प्रयोग इसी तथ्य को प्रमाणित करता है। कारण, विभिन्न पात्रों के लिए प्रथक्-प्रथक् भाषाओं का विधान निश्चय ही किसी परम्परा पर आधारित होना चाहिये। वह परम्परा नाटकों की रचना से अंबरय ही बहुत पहले से चली आ रही होगी। संस्कृत नाटक यह भी प्रकट करते हैं कि संस्कृत का प्रयोग न करनेवाले पात्र भी संस्कृत समझते अवश्य थे; कारण, प्राकृत-भाषियों के साथ संवाद में संस्कृत का प्रयोग निस्सङ्कोच किया जाता था। साथ ही साथ हमें पता है कि प्रेचागृहों में उपस्थित सामाजिक संस्कृत निस्सन्देह समझ लेते थे। यहाँ तक कि साहित्य में अनेक सन्दर्भ ऐसे मिलते हैं जो यह भी प्रमाणित करते हैं कि जनसाधारण के सामने रामाथण-महाभारत के अंशों का पाट वड़े मन्ने से चलता था। 'लौकिक संस्कृत प्रारम्भ से ही एक साहित्यिक, अथवा यों कहिये, एक कृतिम, नियमबद्ध भाषा क्यों न रही हो वह लोकस्यवहार की भाषा न थी' — यह उक्ति सर्वथा प्रामादिक है। पूर्व में हम कह आवे हैं संस्कृत आज भी भारतवर्ष में विद्वाद बाझणों द्वारा बोली जाती है और दैनिक स्यवहार में लिखी भी जाती है। निष्कर्ष यहाँ है कि पूर्ववत आज भी संस्कृत की स्थिति यहुदियों में हिन्नू तथा मध्ययुग में लैटिन सी बनी हुई है।

उन दिनों जो भी कोई संस्कृतज्ञ था वह एक या एक से अधिक बोली का व्यवहार करता रहता था । ये जनभाषाएँ कीन सी थीं - यह प्रश्त अब हमें भारतीय देशभाषाओं के साथ संस्कृत के सम्बन्ध की ओर आकृष्ट करता है। आज के भारत के टिए इस प्राचीन भाषा का भाषा-वैज्ञानिक महत्त्व तब स्पष्ट होगा अब यह बताया जाय कि कतिपय आदिवासी पहांची जातियों की बोडियों को छोब, शेष समस्त आधुनिक भाषाएँ — सिन्धु के उद्गम से गङ्गा के उद्गम के बीच तथा हिमाल्य से लगाकर विरुधादि पर्यन्त, और यस्बई प्रान्त को लेकर दक्षिण प्रतंगाली उपनिवेश गोवा तक म्पवद्वार में आने वाली — संस्कृत के प्राचीन रूप से निकली हैं। उत्तर-पश्चिमी प्रान्त में स्थित अपने मूखस्थान से चल कर ये भाषाएँ धीरे-धीरे विभिन्न भाराओं में बहती हुई देश के सदर दक्षिण भारत को छोड़ सर्वन्न स्यास हो गई। अत एव मानना होगा कि देशभाषाओं का प्रारम्भ बहुत प्राचीन काळ से हुआ है। जिन दिनों वैदिक सुकों का निर्माण हो रहा था तब भी कोई जन-भाषा अवस्य रही होगी ब्रिसका ध्वन्यात्मक स्वरूप साहित्यिक भाषा से अवस्य विभिन्न रहा होगा। कारण, वैदिक सुकों में ऐसे अनेक शब्द हैं जिनमें उचारण-भेद रचयिताओं के द्वारा जन-भाषा से छिए हए उद्धरणों के कारण हुआ है।

#### पाठी-प्राकृत

हमें यह भी पता है कि ईसा से पूर्व छुड़ी शताब्दी में गौतम बुद्र पण्डितेतर जनता को अपने धार्मिक प्रवचन जन-सामान्य की बोली में दिया

करते थे ताकि सब कोई उन्हें ससझ सकें। इसी कारण ईसा पूर्व चौथी या पाँचवीं शताब्दी में छिखा हुआ सारा बौद्धसाहित्य जन-भाषा में उपछब्ध होता है। वह भाषा अवश्य ही मगध प्रान्त (आधुनिक विहार) की भाषा थी जहाँ से बुद्धभर्म प्रस्त हुआ है। छैटिन की तुलना में इटालियन की भाँति इस प्रारम्भिक जन-भाषा में संयुक्त व्यालनों का अभाव और पदान्त स्वर की ओर अभिरुचि विशेषकर पाई जाती है। उदाहरणार्थ, संस्कृत के 'सूत्र' और 'धर्म' शब्द क्रमशः 'सुत्त' और 'धरम' वन गए और 'विश्वत्' का रूपान्तर 'विज्ञ' हो गया है। जन-भाषा का वह एक विशिष्ट रूप जिसमें द्विजी बीड धर्मवन्धों का निर्माण हुआ है पाठी के नाम से क्यात है। पाठी का जन्म कहाँ हुआ पता नहीं, परन्तु अशोककालीन असंख्य शिलालेख तथा स्तरभलेखों से यह निस्सन्वेद प्रमाणित होता है कि ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी में पार्टी भाषा प्रचिठत हो चुकी थी। इस भाषा ने ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी में लंका द्वीप में प्रवेश पाया और उसे वहाँ की वर्तमान भाषा. सिंहली की अननी होने का सीभाग्य प्राप्त हुआ। बीड धर्म के प्रभाव के कारण अशोक के राज्यकाल में और उसके उपरान्त भी समस्त शासन-पश्च तथा राज-पन्न, जो उत्कीर्ण हेखों में सुरचित हैं, सैक्डों वर्ष तक मध्ययुगीन भारतीय भाषा अर्थात् केवल प्राकृत में ही रचे गए। इन शताब्दियों में राजकीय विभागों में संस्कृत का प्रचार न था । परन्तु प्राकृत भाषा के उत्कीर्ध छेकों में जहाँ तहाँ संस्कृत पद्मों का सक्षिवेश इतना अवश्य प्रमाणित करता है कि उस युग में भी संस्कृत व्यवदार में भी तथा साहित्यिक रचनाओं में उसका समादर था। सच तो यह है कि बौद्ध एवं जैन धर्मों की प्राचीनतर परम्परा ने संस्कृत की सर्वधा उपेचा कर सब कामों में जनभाषा को ही प्रोत्साहित किया। ऐसी स्थित में भी कुछ समय के पश्चात् बुद्ध और जैन पण्डितों ने भी संस्कृत के ज्ञान को सम्पादन करने की चेष्टा की। फलतः एक और वाग्धारा प्रवाहित हुई जो रूप में प्राकृत होते हुए भी संस्कृत प्रत्ययों का स्वीकार तथा संस्कृत रूपों का अनुकरण कर प्राचीन भाषा के तुल्यरूप वन गई। अत एव इस कृत्रिम भाषा को संस्कृत और पाठी के अन्तराल में स्थित एक भाषा विकास की अवस्था मानना निश्चय ही आन्तिपूर्ण होगा । इस भाषाविशेष का प्रयोग बौद्ध काव्यों में विशेषकर हुआ है। इसे 'गाया' कहते हैं और वह उत्तरी बीडप्रन्थों में, विशेषतः बुद के जीवनचरित पर रचित 'छछितविस्तर' नामक ग्रम्थ में, पाई जाती है। जीवनगाथा में प्रयुक्त होने के कारण इस भाषा का पुरातन नाम 'गाथा'

बताया जाता है, परन्तु यह समीचीन नहीं है क्योंकि बौद्रों के अनेक प्रन्य भी इसी संकर भाषा में प्रणीत हैं।

उस्कीण लेखों का अध्ययन सर्वधा प्रमाणित करता है कि संस्कृत ने धीरे-धीरे इन दोनों अबाह्यन धर्मों द्वारा प्रचारित जनभाषा पर अतिक्रमण किया। मधुरास्थित ईसवी प्रथम ज्ञताब्दी के जैन शिलालेख में विद्यद प्राकृत का प्रयोग पाया जाता है, परन्तु तत्पक्षात् धीरे-धीरे संस्कृतांश का अधिकाधिक प्रयोग दृष्टिगोचर होता है। और अन्त में तो सरछ संस्कृत ही छिखी जाने छगी । उसी प्रकार बौद्रकेखों में भी विशुद्ध प्राकृत के स्थान पर संकर भाषा प्रतिष्ठित हुईं, परन्तु संस्कृत भाषा ने उसे भी क्रमशः अपवस्थ कर दिया। हम देखते हैं कि पश्चिम भारत में स्थित नासिक के उस्कीण लेखों में ईसा की तीसरी शताब्दी तक संकर भाषा प्रयुक्त है जहाँ कि ठौकिक संस्कृत का व्यवहार ईसा की दूसरी वाताव्ही से चछ पड़ा था । बटी शताब्दी से छगावर जैनलेखों के अतिरिक्त सभी उस्कीर्ण-केकों की भाषा संस्कृत ही रही है यद्यपि उसमें प्राकृत रूप बहुत प्रवेश पा गये हैं । बौद्ध साहित्य में भी संकर भाषा के स्थान पर संस्कृत ने अपना वर्णस्य जमाया। यही कारण है उत्तरी बीद-प्रन्थों में अधिकांश संस्कृत का ही प्रयोग मिलता है। तन्नापि यह भाषा माझणों के पर्मप्रन्थों की तथा छीकिक साहित्व की संस्कृत भाषा से प्राकृतबहुछ होने के कारण सर्वधा भिन्न है। चीनी यात्री ह्वेनसांग ने स्पष्ट शब्दों में कदा है कि इसवी सातवीं शताब्दी के बीद मीखिक शास्त्राओं में भी संस्कृत का प्रयोग किया करते थे। आधिरकार जैनों को भी वैसा ही करना पदा, हार्डों कि उन्होंने प्राकृत का सर्वधा परिस्थाग नहीं किया। इस तरह काळकमानुसार सब भाषाओं पर प्रभुख जमाते हुए संस्कृत ही मुसलमानों के आक्रमण के युग में भारतवर्ष की एकमात्र लिखित भाषा थी। यों जिन दिनों संस्कृत अपनी प्ररानी सत्ता को प्रनः प्राप्त कर रही थी, प्राकृत भाषाएँ देश में दो तरह तो अपना चिरस्थायी प्रभाव जमा चुकी थीं। प्रकृत मापाओं ने संस्कृत शब्दकोश में अनेक नवीन शब्द भर दिये थे, और वे प्राचीन दुग में प्रचलित पद्गत ल्यात्मक आघात के स्थान पर बढाघात की पड़ित को प्रचित कर चुकीं थी, जोभी पाणिनि के पश्चात् कई दिनों तक स्वराधात का कम जीवित रहा ।

### अपभ्रंश

प्राकृत के प्राचीनतम युग में, अशोक के छेखों के पाछी युग में, तथा बीद एवं जैनों के आदिसाहित्य के युग में पश्चिमी और पूर्वी दो मुख्य विभाषाएँ प्रचलित हो चुकी थीं। हमारे संवत् के प्रारम्भ और ईसवी सन १००० के बीच मध्ययुगीन प्राकृत, जिसका स्वरूप आज भी योगवाही है. चार मुख्य भाषाओं में रूपान्तरित हुई । पश्चिम की ओर हमें सिन्ध घाटी में अपश्रंश ( चीयमाण ), और दोशाय में शौरसेनी मिलती है जिसका केन्द्र मधुरा माना जाता है। शौरसेनी की सन्तति हैं गौर्जरी (गुजराती), आवन्ती ( पश्चिमी राजस्थानी ) और महाराष्ट्री ( पूर्वी राजस्थानी )। वर्त्तमान समय में पूर्वी प्राकृत मागधी के रूप में दिखलाई पहती है। यह आधुनिक बिहार अर्थात् मगध की प्रान्तीय भाषा है। साथ ही साथ अर्थमागधी का भी जन्म हुआ जिसका केन्द्र वाराणसी है। इन मध्ययुगीन प्राकृत भाषाओं का संस्कृत साहित्य से सम्बन्ध महत्त्व का रहा है। कारण, संस्कृत नाटकों में जिशह वर्ग के मध्यमपात्र इन्हीं प्राकृत भाषाओं का प्रयोग करते रहे हैं। भारतवर्ष की आधुनिक आर्यभाषाएँ इन्हीं प्राकृत भाषाओं से निकली हैं - अपअंश से सिन्धी, पश्चिमी पंजाबी और कारमीरी भाषाएँ प्रस्त हुई । शौरसेनी से पूर्वी पंजाबी, प्राचीन आवन्ती अर्थात् हिन्दी और गुजराती निकली हैं। मागधी के पूर्वोक्त दो रूपों से एक ओर मराठी का और दूसरी ओर बंगाल की विभिन्न बोलियों का प्राहुआंव हुआ। लगभग इंसवी सन् १००० से विकसित होनेवाली ये आधुनिक जनभाषाएँ अब प्रत्यय-प्रधान न रहीं, परन्तु अंग्रेज़ी की भौति अयोगवाह वन गई हैं। जिस तरह प्रत्यय-प्रधान छैटिन भाषा से निकछ कर यूरप की आधुनिक भाषाएँ स्वच्छन्द चल पड़ी हैं, उसी के समानान्तर प्राचीन संस्कृत से विख्म हो भारत की आधुनिक देश-भाषाएँ विकसित हो रही हैं। उन्होंने अपने-अपने साहित्य की समृद्धि की, जिसका आधार पूर्णरूप से संस्कृत ही है। दक्षिण प्रान्त की आर्थेतर भाषाएँ द्विव वर्ग की हैं जिसमें तैळंग कर्णारी, मळवाळी तथा तामिळ भाषाएँ हैं। यद्यपि ये भाषाएँ आयंभाषाओं से स्वतन्त्र हैं तथापि इनमें संस्कृतभाषा से परिगृहीत शब्दों का प्राध्य है, और इनका साहित्य संस्कृत साहित्य के आदशों से सर्वधा प्रभावित है।

# द्वितीय अध्याय

# वैदिक युग

हमें भारतीय साहित्य-सीय के प्रवेशद्वार पर ही, आज से कराभग ३००० वर्ष पूर्व से प्रचिक्त गीतिकाल्यों की परम्परा उपलब्ध होती है। वह भारोपीय परिवार के किसी भी अन्य बाखा की साहित्यिक रचनाओं से प्राचीनतम होने पर भी, अपने भावगत सीन्दर्य एवं परिमार्जित स्वरूप, तथा भाषागत शब्दसीष्टव पूर्व समुचित प्रयोग, और मनोहारि चन्दों के कारण सविशेष गौरव रखती है। इस दृष्टि से कोई एक हज़ार वर्ष तक रचित भारतीय साहित्य पर प्रवानकरूप से धार्मिक खाप है। वैदिक युग की अन्तिम रचनाएँ साचात्र धार्मिक स्वरूप से त होने पर भी धार्मिक रूपय को ही रखने वाली हैं। इसी ब्यायक अर्थ को केवर 'विदेक' शब्द का प्रयोग इस प्रकरण में किया जा रहा है। वेद शब्द 'विद् पात्र से बना है और इसका मुख्य अर्थ 'ज्ञान' है, परन्तु यह पद समस्त धार्मिक ज्ञान का वाचक होकर तत्सम्बन्धी साहित्य को छचित करता है। सामान्य अर्थ के अतिरिक्त वेद शब्द 'धार्मिक प्रन्य' रूप संकीण अर्थ को भी वोधित करता है।

वैदिक युग में स्वहतः प्रतीयमान तीन साहित्यिक स्तर दीस पहते हैं।
पिहेला स्तर चारों वैदिक संदिताओं का युग कहा जा सकता है जो तस्कालीन
अधियों की रचनात्मक कवित्य-शक्ति की देन है। संदिताओं में सुकों एवं
प्रार्थनाओं का समूद है जिनका विनियोग विशेषकर सोमवल्ली से रस निकालते
समय तथा देवताओं को सोमरस या छूत अपण करने की विधि के साथ
किएत है। चारों वेदों के मन्त्रसमुदाय को संदिता कहते हैं जिनमें कर्मकाण्य
के विभिन्न प्रयोगों के लिये उपयुक्त मन्त्रों या सुक्षों का सहस्वन है। ये संदिताएँ
विभिन्न समय की रचनाएँ हैं और प्रत्येक का महत्त्व मी विभिन्न है। इनमें
सबसे प्राचीन और महत्वपूर्ण ऋग्वेद है। वही समस्त वैदिक साहित्य की
आधारिशला है। 'ऋक्' शब्द का तात्वप् है 'स्तुतिपरक मन्त्र'। अत एव

ऋचाओं या मन्त्रों के समुदाय को ऋग्वेद कह सकते हैं। इसमें मुक्यतः गीति पद हैं जिनके द्वारा विभिन्न देवताओं की स्तुति की गई है। अन्य क्षव्यों में, ऋग्वेद 'सुक्त-संग्रह' अथवा 'स्तोत्र-संग्रह' कहा जा सकता है।

व्यावदारिक दृष्टि से सामवेद का कोई स्वतन्त्र मूक्य नहीं है। इसमें ७५ स्क्तों को छोड़कर सब ही ऋग्वेद से उज्जत हैं। उनकी क्रमिक रचना भी सोमवाग में विनियोग के अनुक्रम से की गई है। ये मन्त्र विशेष प्रकार के स्वर-ताल में गाये जाते हैं। इसी कारण ये 'साम' कहलाते हैं। सामों के सङ्गलन का नाम ही सामवेद है। सामवेद और यहावद में एक तारिक अन्तर है। यहावद में न केवल ऋग्वेद से उज्जत मन्त्रों का समायेश ही है अपित गया में रचित अंश भी अनेक हैं। यहावद और साम में यह सामये है कि विभिन्न यहां में प्रयुक्त मन्त्रों का क्षमबद्ध सङ्गलन यहावद में भी पाया जाता है। यहाव मन्त्रों को 'यहाव्य' कहते हैं, और याह्यप मन्त्रों के सङ्गलन के कारण इस संदिता की संद्या 'यहाव्य' कहते हैं, और याह्यप मन्त्रों के सङ्गलन के कारण इस संदिता की संद्या 'यहाव्य' है। इस संदिता के हमें दो रूप दिखाई देते हैं — एक वह, जिसमें केवल यहाव प्रयोग विभि दी हुई है और दूसरा यह, जिसमें जहाँ तहाँ प्रयोग विभि का वियेचन भी दिया है। प्रारम्भ से वे ही तीन संदिताएँ धर्म के मूल प्रनथ मानी जाती हैं और आगे चलकर वैदिक साहित्य में समष्टि रूप से इन्हें 'श्रयीविशा' (श्रिविधविशा) — यह संज्ञा दी गई है।

चीयी संहिता, अथवंथेद को चिरन्तन संघर्ष के पक्षाद संहिताओं में स्थान प्राप्त हुआ है। बारवेद में वर्णित विषय के समकच विषय को प्रतिपादन करते वाले अंदा को, तथा उसकी भाषा को देखते हुए अधवंबद निक्षय बारवेद की अपेचा बहुत ही परवर्षी जान पढ़ता है। रचना की दृष्टि से यह बहुत कुछ बारवेद जीसा है। हसमें भी छुन्दोवद स्क हैं जिसका अधिकतर भाग बारवेद के अन्तिम मण्डल से उद्धृत है। प्रतिपाद विषय की दृष्ट से यह बारवेद से बहुत निक है। अधवंबेद में प्रतिपादित विचार बहुत ही प्राथमिक कोटि के हैं। बारवेद में प्रायक्षः उच्चकोटि के देवताओं की स्तुति है जिनकी कल्पना अपेचाइत अधिक विद्वान एवं सुसंस्कृत विप्रजाति के द्वारा की गई है, परन्तु अधवंबद बहुशः आसुरी जगत के जीवों को सन्तुष्ट करने वाले मन्त्र-तन्त्रों से प्रतिपृत्त है। साथ ही साथ इसमें मूत-प्रेत आदि निम्नकोटि की चिक को जादू-डोने से वहा में करने के वे प्रयोग बताये गये हैं को अधिकांश हीन जाति की साधारण जनता को सन्तोप देने वाले ही सकते हैं। तथापि कहना होगा कि ये दोनों

वेद एक दूसरे के पूरक हैं, और इस दृष्टि से ये दोही वेद वारों वेद में मुख्य कहें जा सकते हैं। पुरातन युग की अन्य साहित्यिक कृतियों की अपेषा कहीं अधिक मात्रा में मानवों की धार्मिक विचारधारा को अङ्कित करने वाले ये ही दो प्रम्य कहें जा सकते हैं; और इनका महस्व उन पाठकों के लिए अपिरिमित है जो मानवजाति के धार्मिक विश्वासों के विकास का अध्ययन करना धाहते हैं।

वेदों का रचनात्मक काछ यहाँ समाप्त हुआ। तत्पक्षात् एक ऐसा युग आया जिसमें देवताओं के प्रति नई प्रार्थनाओं को नये सुकों द्वारा उपस्थित करने की अपेचा प्रतीत नहीं हुई , परन्तु यह कहीं अधिक प्रगुण समझा गया कि प्राचीन महर्षियों के द्वारा निर्मित सुक्तों का ही पारायण किया जाय जो अनेक पुरोहित परिवारों में वंद्य-परम्परा से प्राप्त होते रहे हैं। परिणाम वह हुआ कि पूर्वनिर्मित सुन्तों का कमशः वैदिक संहिताओं में समावेश हो चला और उन्हें भी प्रतिदिन अद्धेय गौरव प्राप्त होता गया । नवीन सुकों की रचना से यों विरत होने पर पुरोहितवर्ग ने अपनी प्रतिभा का प्रयोग यक्त के विधि-विधान को विस्तृत बनाने में किया। फलतः एक ऐसी प्रयोगविधि का प्राद्रभीव हुआ जिसकी सुचमता का चक्रम्पृह इतना विकट है कि हिन्दुओं की यक्तिय विधि के सहश संसार में और कोई धार्मिक प्रयोग उतना जटिल कहा नहीं जा सकता। अब पुराने वैदिक सुक्तों और प्रयोगों का सविशेष महत्त्व केवल विशिष कर्मकाण्ड के विनिधोग में केन्द्रित हो चला। सुकों का विनियोग के साथ सम्बन्ध स्थापित हो जाने पर पौरोहिस्य विधि में एक नये विधान का प्रादुर्भाव हुआ जिसका विवरण 'क्राइज' नाम के धार्मिक प्रश्यों में पाया जाता है। इन प्रन्धों में प्रार्थना एवं उपासना के साथ साथ ब्रह्म-सम्बन्धी विचार भी प्रस्तुत किये गये हैं । अतः इस प्रन्थरांशि को 'माहाण' संज्ञा दी गई। यह स्पष्ट है कि माहाण प्रन्थों की रचना तब तक न हुई थी जब तक सुक्तों की प्रतिष्ठा अतिप्राचीन, सनातन पूर्व अपीरुपेय रचना के रूप में स्थिर न हो चुकी थी। यह वह युग था जब धार्मिक परम्परा के एकमात्र निधि, पुरोहितजाति अनुदिन प्रवर्तमान भाषागत परिवर्तन के कारण सुक्तों के वयार्थ वात्पर्य को भी भूछ चुकी थी। ब्राह्मणप्रस्थ आद्योपान्त गद्य में रचित हैं। यत्र-तत्र इनका पाठ भी सुकों को भौति स्वर से अंकित है। उनकी सविशेष महत्ता इस कारण है कि भारोपीय भाषा-परिवार में ये प्राचीनतम गव-छेख के प्रतीक हैं। इन प्रन्थों की शैछी अवस्य नीरस.

खेदकर, विकीर्ण एवं असंघटित है। तत्रापि इनकी रचना में उस युग की साहित्यिक प्रगति का कम अवस्य दृष्टिगोचर होता है।

ब्राह्मण-प्रन्थों का मुख्य ध्येय मन्त्रप्राम और विनियोग के बीच परस्पर सम्बन्ध को प्रकट करने का है। साथ ही साथ वे मन्त्रों का और विधि-विधान का सांकेतिक रहस्य भी उद्घाटित करते हैं । इस प्रकार के विवरण के समर्थन करने के छिए दिये हुए कुछ कथानक वा उपाख्यान तथा कहीं-कहीं गम्भीर विचारों को छोड़, ये प्रन्थ सामान्यतः साहित्यिक दृष्टि से किसी तरह भी रोचक नहीं हैं। यजिय विधि को समझाने के लिए ये बीच-बीच में शब्दार्थ-सम्बन्धी, भाषा-सम्बन्धी अथवा शब्द-ब्युत्पत्ति-सम्बन्धी अनेक उद्दापोद्द करते रहते हैं । विचार-विमर्श द्वारा ये जगत-सृष्टि तथा ईश्वरवाद के अपने सिद्धान्ती को स्थापित करने की चेष्टा भी करते हैं। जो भी हो, वस्तुतः ये निःसार एवं पश्टिताऊ विवेचनमात्र हैं । इनमें पुरोद्दितवर्ग की जो धार्मिक धारणाएँ प्रतिविभिवत हैं वे अधिकांश किएत तथा तकहीन प्रतीत होती हैं। कहीं कहीं तो इनकी रूपकमयी करपनाएँ ऐसी बुद्धिशून्य और असंगत सी खगती हैं जैसी संसार में और कहीं हुइने पर मिल नहीं सकतीं। तथापि विश्व के किसी भी साहित्य में उपलब्ध धार्मिक विधियों पर रचित प्रश्यों में से सर्वप्राचीन होने के नाते ये प्रन्ध विश्व-धर्म के इतिहास के अध्येता के लिये अरबन्त उपादेय हैं। इनमें भारतवर्ष की प्राचीन परिस्थित के अध्ययन के छिए महत्त्वपूर्ण सामग्री उपकब्ध होती है।

उपर्युक्त विवरण से यह विदित होगा कि वैदिक साहित्य की इन दो पुरातन प्रणालिकाओं में बहुत ही स्कुट अन्तर है। संहिताएँ पद्म में रिचत हैं और उनका अर्थ स्तुतिपरक है। ब्राह्मण-प्रन्थ विवरणास्मक हैं और गद्म में रिचत। संहिताओं में प्रतिपादित विचार सामान्यतः प्राकृतिक एवं भावास्मक या मृतंकप हैं। ब्राह्मण-प्रन्थों का विषय कृत्रिम एवं आलोचनात्मक है। संहिताओं का वास्तविक महत्त्व अपने विचारपरम्परा के कारण है और ब्राह्मण-प्रन्थों का महत्त्व प्रयोग-विधान के कारण है।

प्रत्येक वेद के अपने अपने ब्राह्मण भिन्न हैं, और उनका प्रतिपाद विषय भी अपनी अपनी संहिता में विहित कर्मकाण्ड की विभिन्न विधियों के अनुसार प्रथक प्रथक । ऋग्वेद से सम्बद्ध आक्षण-प्रन्थ प्रयोगों का विवरण करते हुए प्रायः 'होता' नामक ऋरिवक् के ही कर्त्तंव्यों को बतलाने में सीमित हैं। होता वह ऋरिवक् है जिसे प्रत्येक कर्म के लिये शास्त्र का उन्नेत्र कर उसमें उपयुक्त मन्त्रों को स्काँ से उद्शत कर विनियोग का निर्णय करना है। सामवेद के आक्षण-प्रमथ केवल उद्गाताओं के कर्त्तंव्यों का ही प्रतिपादन करते हैं जिनका काम मुख्यतः सामगान है। यजुर्वेद के आक्षण अध्वर्धुं नामक ऋरिवक् के कर्त्तंव्यों का विवरण करते हैं जो वास्तव में यागकर्म में यजमान का कार्य करता है। ऋग्वेद के आक्षण प्रयोगक्रम की ओर कम ध्यान देते हैं और संहिता के स्काक्त में अनुसार मन्त्रों का उन्नेत्र करने की ओर लघ्य नहीं रखते; परन्तु साम और यज्ञवेद के आक्षण अपनी-अपनी संहिता के क्रम का निर्वाद करते हैं; कारण, ये संहिताएं स्वयं प्रयोग-क्रम के अनुसार रिवत हैं। सामवेद के आक्षण प्रायः मन्त्र का अर्थ नहीं वताते, परन्तु यज्ञवेद से सम्बद्ध आक्षण सारी संहिता के मन्त्रों पर भाष्य की तरह व्याक्यान करते हैं।

भारतीय समाज के इतिहास में बाइण युग बड़े महस्व का है। इसी
युग में वर्णव्यवस्था ने निश्चित रूप घारण किया जिसके अन्तर्गत आज जातीयता
का सबसे बड़ा जटिल जाल बन गया है। पौरोहिस्य-पद्धति ने यद्यपि
वैदिक युग में ही पर्याप्त प्रतिष्ठा पा ली थी तथापि कहना होगा कि ब्राह्मण
युग में उसे वह सत्ता प्राप्त हुई जो आज तक स्थिर है। विश्व में किसी
अन्य देश का मानव समाज पौरोहिस्य से इतना प्रभावित नहीं, जितना
हिन्दुओं का है। कारण, हिन्दुजाति में धार्मिक विद्या के अध्ययन पर वंशपरम्परा से केवल पुरोहितों का ही एकाधिकार रहा है। इसके विपरीत, अन्य
देशों में प्राथमिक समाज पर सत्ता योद्याओं तथा कुलीनवर्ग के हाथ बनी
रही। भारतवर्ग में पुरोहितों के वर्णस्व का कारण यह रहा कि वैदिक युग
के प्रारम्भ में ही दिग्विजय का शौर्यमय जीवन समाप्त हो गया था और
तस्पक्षात् भारत की समरेख भूमि पर विजेताओं का जीवन शारीरिक
अम से हीन प्वं अकर्मण्यसा वन गया था। ऐसी परिवर्तित परिस्थितियों में
यज्ञ-यागादि-विधि के रहस्य को जानने वाले शिष्टजनों को शारीरिक वल
के जपर बुद्धिवल का प्राधान्य स्थापित करने का अवकाश प्राप्त हुआ।

समय पाकर त्राह्मण प्रम्थ भी धार्मिक साहित्य में गिने जाने छगे और आगे चळकर इनकी गणना भी 'श्रुति' के अन्तर्गत हो गई। 'श्रुति' उसे कहते हैं जिनका 'श्रवण' साचार हुआ हो ; अथवा हम यों कहें कि प्राचीन
महर्षियों को स्वयं आविमूंत प्रस्थराशि 'श्रुति' है। इसी कचा में ब्राह्मण
प्रस्थों के युग की पिछली कृतियों का समावेश है जो वस्तुतः आध्यास्मिक
प्रस्थ हैं। ये वे प्रस्थ हैं जिनका अध्ययन-अध्यापन अरण्य के प्रकान्त वातावरण
में करना उचित समझा गया। इसी कारण इस भाग को 'आरण्यक' कहा
गया है। आरण्यकों के अन्तिम भाग को 'उपनिषद्' संज्ञा दी गई है, जो
आयोपान्त वार्शनिक प्रस्थ हैं। ब्राह्मण-साहित्य की चरमावस्था उपनिषद्
है। उपनिषदों में प्रतिपादित ईश्वरवाद ही आगे चलकर वेदान्त दर्शन के
स्प में परिणत हुआ जो आधुनिक हिन्दू जाति में सर्वमान्य दर्शन है।

'श्रुति' को निरपेश प्रमाण माना है। धार्मिक एवं सामाजिक रूढ़ियों को प्रतिपादन करने वाले परवर्ती प्रन्थों की अपेशा यह प्रवल प्रमाण है। ये परवर्ती रचनाएँ 'स्मृति' कहलाती हैं; कारण, ये उस रूढ़ि का स्मरण कराती हैं जो प्राचीन महर्षियों की परम्परा से प्राप्त है।

यहाँ हम वैदिक साहित्य की तीसरी और अन्तिम अवस्था पर पहुँच जाते हैं। यह सूत्रों का युग है। 'सूत्र' संचित रूप में रचित प्रन्थ हैं जिनमें एक ओर श्रीत पद्धति का विवरण है और वृसरी ओर हिन्दू-समाज के सामाजिक जीवन के नियमों का विवेचन है। सूत्र साहित्य के रचना का कारण एक अनिवार्य सामाजिक आवश्यकता थी। उस युग की मौँग थी कि धार्मिक एवं सामाजिक रूढ़ियों का अतिविस्तृत एवं विशाल कलेवर किसी सुनिश्चित रूप में रख दिया जाय और साथ ही साथ उसे एक ऐसा संविक्त रूप दें दिया जाय जिससे उसके पठन-पाठन में स्मरण शक्ति पर अधिक भार देना न पढ़े। सूत्र-साहित्य का प्रधान लक्ष्य यत्र-तत्र विकीर्ण सामग्री को एकत्र उपस्थित करने का रहा है। उनका छन्य संस्कार एवं परम्पराओं का रहस्य समझाने का नहीं ; परन्तु समस्त प्रयोगीं तथा आचारों का आद्योपान्त विधिवत् विवरण प्रस्तुस करना उनका मुख्य उद्देश्य है। इस छन्य की सिद्धि के क्रिये अत्यन्त संचित्र बौळी की आवश्यकता प्रतीत हुई; और इस आवश्यकता की पूर्ति भारतीय साहित्य में उस उत्कृष्ट सफलता के साथ हुई जैसी विश्व के और किसी साहित्य में नहीं है। इस साहित्य की 'सूत्र' यह संज्ञा अपने असली स्वरूप एवं लच्य तथा अत्यन्त संविसता की ओर संकेत करती है ; कारण 'सूत्र' शब्द का तारपर्य 'डोरा' या 'संकेत' है। इस शब्द की ब्युत्पत्ति 'सिव्' धातु से है जिसका अर्थ सीना या पिरोना होता

है। सूत्र गद्य में रचित हैं और उनका रूप इतना संचित्त है और शब्दों की रचना इतनी संतुष्टित है कि उनकी नुउना में सांकेतिक तार भी अधिक बिस्तृत ही प्रतीत होते हैं। कई सुत्रों का तो बीजगणित जैसा रूप है जिनका ताल्यों सबिस्तर भाष्यों के बिना समझना असम्भव है। ज्याकरण के सूत्र संचित्तता एवं सांकेतिकता के आदर्श कहे जा सकते हैं। वैयाकरणों के मत में एक मात्रा का भी बचा छेना पुत्रोत्सव के नुख्य माना गया है। इस उक्ति का पूरा महस्व तब ही समझ में आ सकता है जब इस ओर प्यान दिया जाय कि बाइल को अपुत्र रहने पर स्वर्ग प्राप्ति से बिखत रहना पहता है।

सूत्र साहित्य के अन्तर्गत विविध रचनाएँ प्रायः एक सी हैं, तन्नापि यह स्वाभाविक ही है कि इस प्रकार की कृतियाँ कई बुगों में रची गई हों। अत एव यह कहा जा सकता है कि जो रचनाएँ विषय को अत्यन्त संचित एवं केन्द्रित रूप से प्रतिपादित करने वाली हैं, निश्चय परवर्ची हैं; कारण, सूत्र दौंली का विकास उचरोचर कम से ही हुआ जिसमें अधिकाधिक संचित्त रूप की रचना ही प्रधान लच्च रहा है। यह सच है — आज तक भारतीय साहित्य के अबुद्धीलन के बल सूत्र-साहित्य के रचनाकाल के सम्बन्ध में कोई निश्चित निष्कर्ष प्रस्तुत किया नहीं जा सकता, तथापि भाषा-द्यास्त्रीय अन्वेषण से यह प्रकट है कि सूत्र-रचना का काल लगभग पाणिन के आस पास का है। बहुतेरे सूत्र तो उससे कहीं पूर्ववर्तों भी कहे जा सकते हैं। अत एव यह कहना मिथ्या न होगा कि सूत्र साहित्य के विकास का काल ईसा पूर्व ८०० से लगाकर २०० तक रहा हो।

वैदिक कर्मकाण्ड की परम्परा हमें दो रूपों में प्राप्त हुई। उनमें से प्रथम वर्ग के अन्तर्गत 'श्रीतस्त्र' हैं जो अ्श्रुति (ब्राह्मण प्रन्थ) पर आधारित हैं और जिनमें वहे वहे पड़ों की प्रयोग विधि बताई है। श्रीत कर्म में तीन या उससे अधिक वैतान अप्नि की तथा विविध ऋषिकों की आवश्यकता होती है, तथापि एक भी श्रीतस्त्र ऐसा नहीं है जो कि यज्ञ का सम्पूर्ण चित्र प्रस्तुत करता हो। कारण, ब्राह्मण प्रन्यों की भौति उनमें भी प्रत्येक वेद के अजुवायी तीन प्रकार के ऋषिओं की कियाओं का ही वर्णन मिलता है। अत एव किसी भी यज्ञिय विधि का पूर्ण स्वरूप जानने के लिए एक श्रीतस्त्र के अतिरिक्त दूसरे तो वेदों के स्त्रों में प्रतिपादित विवरण का अनुसन्धान भी आवश्यक हो जाता है।

कर्मकाण्ड से सम्बन्ध रखनेवाछे दूसरे वर्ग के सूत्रों का आधार स्मृति है। ये गुझस्त कहलाते हैं जिनमें गृहस्थ के द्वारा सम्वाध विधियों का विवरण है। ये विधियों दिनक जीवन के गार्झपश्य अग्नि पर सम्पन्न होती हैं। नियमानुसार, इन विधियों का अनुष्ठान ऋत्विज के द्वारा नहीं किया जाता परन्त स्वयं गृहस्थ ही अपनी सहधर्मचारिणी के साथ इनका अनुष्ठान करता है। इसी कारण इन गृह्मसूत्रों में कोई मौलिक भेद नहीं दीखता; केवल इधर उधर कुछ अंदा कम या ज्यादा कर दिया गया है। कहीं तो केवल अनुक्रम में या शब्दों में साधारण सा परिवर्तन मिलता है। इतना अवस्य है कि प्रत्येक गृह्मसूत्र में अपने अपने वेद की शाखा के मन्त्रों का ही प्रयोग विहित है। साथ ही साथ यह भी ध्यान रहे कि प्रत्येक गृह्मसूत्र अपनी अपनी शाखा के श्रीतसूत्र से सम्बन्ध रखता है, तथा उसमें प्रतिपदित विधि से परिचय की अपेचा करता है। सूत्र इस प्रकार परस्पर सम्बद्ध होने पर भी प्रथक्-पृथक् ही मानने योग्य हैं।

सूत्रों का एक और वर्ग हैं जो सामाजिक एवं दण्डनीति एवं व्यवहार-नीति का प्रतिपादन करता है। उनका आधार भी गृह्मसूत्रों की तरह स्मृति ही है। ये धर्म-सूत्र कहलाते हैं जो समान्यतः भारतीय विधान के प्राचीनतम स्रोत हैं। 'धर्म' काव्य का अर्ध आचार-नीति तथा आराधना-पद्धति है। अत एव धर्मसूकों का मुख्य रूपय धार्मिक है। उनका सम्बन्ध येद से बहुत ही निकट है जिसका आधार वे स्वीकार करते हैं। परवर्ती स्मृतियाँ भी इस बात को स्वित करती हैं कि धर्मसूत्रों का आदिमूळ वेद हैं।

स्त्रों की भाषा अत्यन्त पहण एवं अपिसार्जित है। उनकी प्रतिपादन-त्रौंडी दुरूह एवं नीरस है। साहित्यिक रचना के रूप में निश्चय ही स्त्रसाहित्य ब्राह्मणसाहित्य की अपेषा निष्नकोटि का है। किन्तु प्रतिपाध की महत्ता की दृष्टि से देखा जाय तो संस्कृत साहित्य का यह विधित्र रूप अत्यधिक महत्त्व का है। विश्व के अन्य प्राचीन साहित्यों में कर्मकाण्ड-पद्मति का ज्ञान हमें इधर उधर विखरे हुए सन्दर्भों से संकल्प्ति करना पद्मता है परन्तु भारतीय स्त्रों में समस्त पीरोहित्य एकत्र निहित है। अतः ये यज्ञ-सम्बन्धी कर्मकाण्ड के आधारप्रस्थ हैं। उनका उपयोग ऋत्विगाण सद्दा करते रहे हैं।

सूत्रों में प्रतिपादित विवरण इतना सूचम पूर्व कमबद्ध है कि विभिन्न यहाँ का साचात अनुष्ठान देशे बिना सूत्रों का सूचम अर्थ समझना प्रायः दुःसाध्य है। इस कारण ये हिन्दुओं की धार्मिक संस्थाओं के इतिहास को जानने के छिये बहुत ही आवरयक हैं। इसके अतिरिक्त स्त्रों का एक और भी महस्व है। विश्व की किसी भी अन्य मानव जाति की उपेचा हिन्दुओं का जीवन वैदिक युग में भी विभिन्न धार्मिक विधियों के महाजाळ से कहीं अधिक घिरा हुआ था। अतः उनकी दैनिक चर्या, उनकी गृह्मविधि और व्यवहार से सस्वन्ध रखने वाळे स्त्र ही प्राचीन भारत की सामाजिक स्थिति के अध्ययन में सबसे अधिक महत्वपूर्ण आधार कहे जा सकते हैं। रुदि अधवा परम्परा के अन्तर्गत आने वाळे समस्त विषय का सुसंगृहीत कोष यदि कहीं है तो वह यही सुन-साहित्य है।

उपर्युक्त श्रीत एवं धर्म सूत्रों के अतिरिक्त सूत्रयुग में अनेक प्रन्थों की रचनाएं इसी झैली में हुई हैं जिनका स्वरूप धर्मसम्बन्धी न होते हुए भी आधार धर्म ही है। ऐसे प्रन्थों की रचना वेदाध्ययन के विधिवत्सम्पादन के हित हुई। इन सुत्रों का निर्माण सुक्तों को यथायत् समझने में तथा उनके ग्रुट उचारण में भाषा के क्रमिक परिवर्तन के कारण दिनों दिन बढ़ती हुई कठिनाइयों के कारण ही हुआ। ऐसे ग्रन्थों की रचना का मुख्य उद्देश्य वेद मन्त्रों का शुद्ध उच्चारण तथा अर्थज्ञान है । इस सहायक सूत्र-साहित्य में प्रातिशास्य सुत्र प्रमुख रचना है । इन सुत्रों में स्वर-भेद, उचारण का प्रकार, वैदिक छन्द आदि अनेक विषय हैं जिनका विशेषतः सम्बन्ध वाक्यरचना में प्रयुक्त होने पर वैदिक पदों में ध्वन्यात्मक परिवर्तन से है। इन रूपों में कई सुक्त विषयों का विवेचन है जो आजकछ यूरप में भाषाशास्त्रियों के अध्यवसाय का विषय है। इसी आनुपक्रिक साहित्य की एक और महत्वपूर्ण शाखा ब्याकरण है। व्याकरण के चेत्र में भाषाविषयक विश्लेषणात्मक अध्ययन में भारतीयों ने वह सफलता पाई जो और किसी राष्ट्र को नहीं मिली। इस दिशा में प्रस्तुत प्राचीन प्रयत्नों का हमें बहुत ही स्वरूप ज्ञान है। कारण, पूर्ववर्ती समस्त साहित्य पाणिनि के सूत्रों द्वारा विलक्केट समाकान्त हो गया है। यद्यपि पाणिनि सूत्र-युग के मध्यवर्ती ही कहे जा सकते हैं तथापि कहना होगा कि पाणिनि से ही संस्कृत-युग की प्रवृत्ति प्रारम्भ हुई और परवर्ती समग्र साहित्य पाणिनि द्वारा कसे हुए भाषा के डाँचे में वला हुआ ही दृष्टिगोचर होता है।

स्त्र-युग में एक प्रकार की और रचनाएँ हुई हैं जिनका छच्य वैदिक संहिता का यथावत परिरक्षण ही रहा है। उन्होंने संहिता के कलेवर में किसी प्रकार चित अथवा परिवर्तन नहीं होने दिया है। ये अनुक्रमियाँ हैं, जिनमें प्रत्येक स्क के प्रतीक, उसके रचिता, उसके देवता तथा मन्त्र-संख्या और छुन्द का उछेख है। एक अनुक्रमणी में तो अन्यान्य विषयों के अतिरिक्त का खेद में कुछ कितने स्क, कितने मन्त्र, कितने सब्द और यहाँ तक कि कितने वर्ण हैं — इनकी भी परिगणना की है।

साधारण रूप से वैदिक युग के सर्वेचण के पश्चात् अब हम इस युग में रचित साहित्य का सविस्तर अध्ययन विभिन्न पहलुओं से प्रस्तुत करते हैं।

### अध्याय ३

#### ऋग्वेद

भारतीय साहित्य के अरुणोदयकाछीन भूमिल प्रकाश में हमारी ऐति-हासिक रष्टि आर्य आदिवीरों के स्वरूप का कुछ-कुछ अवलोकन कर सकती है। ये आदिवीर पश्चिम से आए हुए हिन्दुस्तान के विजेता हैं। ये भी पश्चिमोत्तर घाटियों से ही देश में घुसे हैं। यह वही मार्ग था जिसके द्वारा आगामी युगों में सतत आक्रमण होते रहे और फलस्वरूप भारत की भूमि सदा आक्रान्त रही। इस विजेता जाति की प्राचीनतम रचनाओं ने अपनी भाषा और संस्कृति के साथ समस्त देश पर प्रभुत्व स्थापित कर छिया। यह उस युग की बात है जब कि सिन्ध नदी के उभय तट की सीमाओं पर पूर्वी काबुछ और पंजाब के नाम से प्रसिद्ध प्रदेश पर आर्थ जाति ने अपना अधिकार जमा रखा था। आयों की यह प्राचीन रचना हमें ऋग्वेद नामक सुक्त-सख्रय के रूप में परम्परा से प्राप्त हुई। ये सब सुक्त एक प्रम्थ में सङ्क्षित क्योंकर हुए - इसका कारण सामवेद एवं यज्जुर्वेद की भाँति व्यावहारिक नहीं, परन्तु वैज्ञानिक एवं पेतिहासिक है। यह कारण है इस प्राचीन साहित्य के सम्पादकों का निरसन्देह छदय रहा कि अपना साहित्य इस पुरातन युग में परिवर्तन एवं विनाश से बचा रहे। आज के युग में ऋग्वेद की केवल शाकल शासा की संहिता ही उपलब्ध है जिसमें १०१७ सुक्त हैं। यदि इस संख्या में वाळखिल्य नामक ग्यारह परिशिष्ट सुक्त, जो अष्टम मण्डळ के मध्य प्रश्विस हैं, जोड़ दिये जाँव तो ऋग्वेद की सुक्तसंख्या १०२८ होती है। इन सुकों का सङ्कछन दस मण्डल में किया गया है। आयाम प्रत्येक मण्डल का भिन्न है सिवा इसके कि दशम मण्डल में उतने ही सुक्त हैं जितने प्रथम मण्डल में हैं। यह गिना गया है कि ऋग्वेद सुक्तों का आकार ठीक उतना ही है जितना महाकवि होमर की कविताओं के उपलब्ध अंश का है।

दसों मण्डलों का स्वरूप एकसा नहीं; उनमें से ६ मण्डल, संख्या २ से ७, विविध रूप हैं। सर्वप्रथम तो ये विभिन्न ऋषियों के हारा या उनके गोत्रजों द्वारा रचित हैं। यह बात अन्तःसाच्य से प्रमाणित है। निस्सन्देह ये दीर्घ काल से प्रथक प्रथक ऋषिकुल को प्राप्त हुए, और उन्हीं कुलों में इनकी रचना भी प्रथित हुई। इन कुल-प्रन्थों में प्रथित सुक्तों की रचना एकस्प है और वह इतर प्रन्थों की रचना से भिन्न है। पहिला, आठवाँ और दसवाँ मण्डल एक ही ऋषिकुल के द्वारा रचित प्रतीत नहीं होते। इनमें कहीं कहीं मिश्रण है। इनका वर्गीकरण रचयिता के आधार पर है। नवम मण्डल के सकों की रचना किसी भी तरह अपने निर्माताओं से सम्बन्ध नहीं रखती। उनका सङ्कलन एकत्र इस कारण हुआ है कि सभी सक्त एक ही सोमदेवता को सम्बोधित हैं । इस मण्डल का वर्गीकरण छन्दःसाम्य पर आधारित है । कुल-प्रन्धों में भी अनेक वर्ग हैं, परन्तु यह वर्गीकरण एक ही देवता को सम्बोधित सक्तों को एकत्र सङ्कलन करने के अभिप्राय से किया गया है। ऋखेद के समस्त मन्डलों की रचना में परस्पर सम्बन्ध के मुलाधार पर विचार करने से यह विदित होता है कि २ से ७ वें मण्डल तक सङ्गलन का कम एक ऐसा है जिसमें सक्त-संख्या उत्तरोत्तर वर्धमान पाई जाती है। इन मण्डलों की एक-रूपता एवं आभ्यन्तर रचना के साथ साथ यदि सक्त-संख्या की क्रमशः वर्धमानता पर विचार करें तो यह सम्भावित है कि ऋग्वेद का मीछिक रूप इन छः मण्डलों का ही रहा हो जिसमें समय समय पर शेष मण्डल जोड़ दिय गये हैं। यह भी सम्भव प्रतीत होता है कि प्रथम मण्डल के द्वितीय भाग के अन्तर्गत नौ छोटे छोटे संग्रह एक ही रचयिता के द्वारा निर्मित होने के कारण बाद में कुछ-प्रन्थों में पूर्वत्र जोड़ दिए गये हों। इस भाग का सङ्कछन वास्तव में आभ्यन्तर रचना के आदर्शरूप किया गया है।

अष्टम मण्डल के स्कों में सामान्यतः पारस्परिक एकता उतनी स्पष्ट नहीं जितनी कुल-प्रन्थों में मिलती है; कारण, इनमें कई शब्दों और उक्तियों को कई जगह बुदराया गया है। अत एव अष्टम मण्डल की रचना कुल-प्रन्थों के सुसदश नहीं कही जा सकती। इस मण्डल में एक ही किव-कुल के द्वारा अधिकांश रचनाएँ की गई हैं यद्यपि इसकी एक अपनी ही शैली है; साथ ही साथ अष्टम मण्डल में साववें मण्डल की अपेशा स्क बहुत कम हैं। इससे यह स्पष्ट है कि आठवाँ मण्डल कुल-प्रणीत मण्डलों के वर्ग में नहीं है।

प्रथम मण्डल के प्रथम भाग (स्क १०-५०) में अष्टम मण्डल के साथ बहुत कुछ साम्य दीखता है। आधे से अधिक स्क कण्य-कुल के द्वारा रिखत बताये गये हैं, और कण्य-कुल द्वारा प्रोक्त स्कों में वही उनका प्रिय त्रिष्ट्रप् छुन्द मिलता है जो अष्टम मण्डल का है। इतना ही नहीं, परन्तु उसमें कई मण्डल क्यों के क्यों हैं। अनेक स्थानों पर पदावली भी सुसहश है। यह निर्णय इस समय अवश्य असम्भव है कि इन दो भागों में से किसकी रचना पहले हुई और क्योंकर इतने समानान्तर होने पर भी ये प्रथक किए गये। तथापि इतना अवश्य निश्चत है ये दोनों किसी प्यंस्थित सङ्ग्रह के आगे पीछे जोड़े गये हैं चाहे इनका प्रथक स्थान रचना के कालकम के अनुसार हो अथवा कण्यकुल की भिन्न शास्ताओं के द्वारा निर्माण के कारण।

नवम स्क के सम्बन्ध में तिनक भी सन्देह नहीं कि वह आठों मण्डल सुघटित हो जाने के पश्चात् ही रचा हुआ है। बास्तव में आठ मण्डलों के सङ्गलन का ही वह साचात् फल है। सोम पवमान के रचिता उसी कुल के ऋषि हैं जिन्होंने र-६ मण्डलों की रचना की है। इतर साम्य के अतिरिक्त वही पर्याप्त प्रमाण है कि नवम मण्डल के स्कों में उन प्रवपदों को हम पाते हैं जो कुल-मण्डलों की विशेषता है। पवमान स्कों में प्रथम एवं अष्टम मण्डल के साथ साम्य भी मिलता है। विभिन्न ऋषिकुलों द्वारा प्रणीत स्कों के सङ्गलन के समय समस्त पवमान स्क एक्ष्र कर संगृहीत किए गये थे। इससे यह तास्पर्य नहीं कि पवमान स्क अर्वाचीन हैं प्रस्तुत कुल पवमान स्क दशम मण्डल की रचना के समकालीन हो सकते हैं। यह मान लेना उपयुक्त है कि सोमस्कों की रचना की अवस्ता के साथ अनेक अंशों में समानता है। उनमें एक ऐसी विधि है जिसका उद्गम हिन्द-ईरानी युग में हुआ, और वह वैदिक पाठकों के प्रारम्भिक समय तक चली आ रही थी। नवम मण्डल के स्कों में कालसम्बन्धों मेद लुस सा है। जो भी हो, आधुनिक अन्वेषण को अथावधि इस सक्कद के पीवांपर्य को निश्चित करने में किसी तरह सफलता प्राप्त नहीं हुई है।

दशम मण्डल के सम्बन्ध में तो यह निस्सन्देह कहा जा सकता है कि
उसकी स्वना प्रथम नौ मण्डलों के बाद हुई। इसके प्रणेताओं को एवं मण्डलों
के साथ भली मौति परिचय था, जिसका आभास हमें दशम मण्डल में स्थान
स्थान पर मिलता है। देशम मण्डल का रचयिता २० से २६ स्कों के प्रारम्भ
में 'अग्निमीले' का प्रयोग करता है जो ऋग्वेद का प्रथम मन्त्र है। इससे यह
प्रतीत होता है कि उन दिनों प्रथम नौ मण्डल संहिता के रूप में मिलते थे।

सोमाध्याय के पक्षात् दिये हुये सुकों से पता चळता है कि दशम मण्डल प्रकीण सुकों का समुदाय है जिसमें प्रथम मण्डल के अनुरूप १९१ सुकों की संख्या उपपन्न की गई। दशम मण्डल को ऋग्वेद संहिता का अवयव मानने का निमित्त कालिक है, कारण, इस मण्डल में कई तो नये स्फुट सुक्त हैं और कई सुक्त वर्गबद्ध मिलते हैं। तन्नापि यह कहा जा सकता है कि दशम मण्डल में उपलब्ध अन्तर्निवेदां अन्य मण्डलों में किये हुए अन्तर्निवेदां की अपेशा प्राचीनतर हैं।

दशम मण्डल की रचना काफी बाद की है। इसके लिए रचना का रूप और प्रतिपाध दोनों ही प्रमाण हैं। जहाँ तक देवतावाद का सम्बन्ध है हमें पता चलता है दशम मण्डल के प्रतियों पर पूर्ववद वैदिक देवताओं का प्रभाव बहुत कुछ कम हो गया था। उपस देवताओं का तो विलक्कल लोप हो गया। इन्द्र और अप्ति जैसे लब्ध-प्रतिष्ठ देवता ही अपना स्थान बनावे रहे। विद्वेदेवों का वर्ग अवस्य अधिक महत्त्व पा गया है। कुछ नये भावासक देवताओं का प्रादुर्भाव भो हुआ, जैसे रोप और श्रद्धा का देवरूप में प्रथमान्वतार दशम मण्डल में ही पाया जाता है। इतना ही नहीं, परन्तु इस मण्डल में विविध नवीन विपयों पर अनेक सुक्त हैं जिसकी चर्चा पहले कभी न हुई। उदाहरणार्थ, जगत उत्पत्ति के सम्बन्ध में, आध्यात्मिक विषय में, विवाह और अस्पेष्ट संस्कार के सम्बन्ध में तथा अन्यान्य मन्त्र तन्त्र आदि पर अनेक सुक्त हैं, जो इस मण्डल की अपेषाहत अर्वाचीनता के साथ साथ विषयभेद के नाते पार्थक्य सिद्ध करते हैं।

भाषा की दृष्टि से भी दृशम मण्डल अन्य मण्डलों की अपेचा परवर्ती प्रतीत होता है। उसमें स्पष्ट ही ऋग्वेद और इतर वेदों के बीच की सन्धि दील पहती है। उदाहरलार्थ, स्वरों का लोप अधिकाधिक होने लगा और अवमह कम होने लगे। लौकिक संस्कृत की तरह रेफ के स्थान पर लकार का प्रयोग होने लगा। प्रस्वयों में प्रथमा बहुवचन का वैदिक प्रस्पय 'आसस्' धीरे-धीरे कम हो चला। प्रस्वयों में प्रथमा बहुवचन का वैदिक प्रस्पय 'आसस्' धीरे-धीरे कम हो चला। प्रस्वयों में प्रथमा बहुवचन का वैदिक प्रस्पय 'आसस्' धीरे-धीरे कम हो चला। प्रस्वयों में प्रथमा बहुवचन का वैदिक प्रस्पय 'आसस्' धीरे-धीरे कम हो चला। प्रस्वयों में मान कहा जा सकता है कि कई प्रशान का बदों का प्रयोग समाप्त हो गया और उनके स्थान पर दूसरे चलद साधारण से बन गये; जैसे 'सिम', जो शेष ऋग्वेद में पचास बार आया है दृशम मण्डल में केवल एक ही स्थान पर दील पड़ता है। इसके अतिरिक्त 'लभ' और 'काल', 'लक्मी' और 'प्रवम्' जैसे लीकिक साहित्य के शब्द दृशम मण्डल में स्वष्ट झलकती है। जानवृक्ष कर प्रयोगों को आपरूप देने की चेष्टा भी दृशम मण्डल में स्वष्ट झलकती है।

इन सब बातों से यह स्फुट है कि दशम मण्डल निश्चय ही ऋग्वेद संहिता की रचना के परवर्ती स्तर को प्रकट करता है। प्रतंतन मण्डलों में भी ऐसे कुछ स्क अवस्य हैं जिनकी रचना सबंसम्मत सिद्धान्तों के आधार पर कुछ बाद में हुई जान पन्नती है। इस दिशा में इतनी प्रगति हो गई है कि हम कम से कम १ या ५ निर्माण युग का प्रथक्तरण कर सकते हैं। अनुसम्धान अभी तक इस कोटि को नहीं पहुँचा है कि वह समस्त मण्डलों के विभिन्न वगों के निर्माण का समय यधावत् अद्भित कर सके; कारण, यह सदा ध्यान में रखना चाहिये कि स्कों का संग्रह कमशः आगे पीछे होता रहा है और बीच बीच में नवीन स्कों का अन्तनिवेश होना कदापि ऋग्वेद के काल को परवर्ती सिद्ध नहीं कर सकता।

ऋग्वेद में उपलब्ध समस्त सक्तों के निर्माण में अवश्य ही कुछ शताब्दियाँ लगी होंगी। साथ ही साथ इसमें कुछ सन्देह नहीं कि भारतीयों के इरानियों से प्रथक होने के पश्चात् अवस्य ही कुछ समय बीच में व्यतीत हुआ होगा चाहे वह सुदीर्ध न रहा हो। इस परिवर्तन युग में कई और प्राचीन सुकों की निर्मिति हुई होगी जो नष्ट हो गये हैं और उनमें उपलब्ध प्राचीन-तम सुकों की शैक्षी का विकास भी अवश्य हुआ ह।गा। ऋखेद के प्राचीनतम अंद्रा के निर्माता स्वयं ही अपने अप्रनामी ऋषियों का वर्णन करते हैं। वे भी उसी तरह स्क कहते थे और स्कों की प्राचीन परम्परा को जीवित रखने को उत्सुक थे। भाषिक साक्य हमें दशम मण्डल को खोड़ शेप ऋक संहिता के रचना काल के विभिन्न युगों के निर्धारण करने में किसी प्रकार की सहायता नहीं देता । कारण, सभी सुकों में ऋषि भेद होने पर भी भाषा सर्वत्र एक-रूप है। विचारगत भेंद, और रीति एवं प्रतिभा में भी भेद चाहे माछम पड जाय किन्तु भाषा के स्वरूप में कोई अन्तर प्रतीत नहीं होता । इतना होने पर भी धीर एवं सुचम भाषाशास्त्रीय अन्वेषण रचना-क्रम, खुन्द और प्रतिपाच विषयों से संकेत प्रहण कर कुछ ऐसी सामग्री प्रस्त करने छगा है जिसके वल ऋग्वेद के अग्रिम मण्डलों का कालगत पौर्वापर्य निर्धारण करना सम्भव हो जाय।

यद्यपि इस्तिलिखित प्रम्यों की सहायता प्रारम्भिक युग के कालनिर्णय में बिलकुल अनुपदोगी है, तथापि यह सुस्त की बात है कि ऋग्वेद के लिये हमारे पास दो हज़ार वर्ष से पूर्व प्रचलित विभिन्न पाठान्तरों की प्रभृत सामग्री है। यह सामग्री इतर वेदों में है जिनकी रचना ऋग्वेद के अनेक सुक्त, मन्त्र एवं पङ्कियों से निर्मित है। ऋग्वेद की समीचा के छिये वास्तव में इतर वेद ठीक वहीं काम करते हैं जो अन्य साहित्यिक विषयों के छिए हस्तछिखित प्रन्य कर सकते हैं। इस कारण इम परम्पराप्तास ऋग्वेद की संहिता के साथ अन्य अनेक प्राचीनतम पाठों का तुछनात्मक संग्रह कर सकते हैं जो पास्क एवं प्रातिशाक्यों में उञ्जखित विभिन्न पाठों से भी सचमुच पुरातन हैं।

इन विविध पाठ-भेदों के तुलनात्मक अध्ययन से हम इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि कतिपय अपवादों को छोड़ वर्तमान ऋग्वेद संहिता ठीक ऐसी ही उस समय भी थी जब सामवेद तथा यजुर्वेद के पूर्वरूप और अध्यवेद की रचना हुई। ऐसे उदाहरण जहाँ ऋग्वेद का पाठ अष्ट हो गया हो बिल्कुल नगण्य से हैं। इससे यह पता चलता है कि वैदिक परम्परा का सार माग जो हमें ऋग्वेद में मिलता है बहुत सीमा तक निश्चित पूर्व मौलिक पाठ के रूप में ईसा पूर्व 1000 वर्ष से ज्यों का त्यों मिला है।

यह स्वाभाविक है वह आर्ष प्रन्य जिसका मूछ ऐतिहासिक होकर इतर बेदों की रचना तथा प्रयोग विधि के निर्धारण से भी पूर्व इस प्रकार मौलिक परम्परा से संरक्षित रहा हो उसकी प्रामाणिकता शेष उन प्रन्थों की अपेका कहीं अधिक रहे जिनकी रचना उत्तर काछ में उसी के अंशों को प्रहण कर केवछ नवोग्मेषित पौरोहिश्य पद्धति की अपेकाओं को सौकर्य से पूर्व करने के छिये हुई हो। बाग्वेद से मन्त्रों को उद्धत कर अपनी रचनाओं में निवेश करने वाले ऋषियों के छिए यह कोई आवश्यक न था कि वे प्राचीन पाठ को यथावत सुरक्षित रखने के छिए सतर्क रहें। कारण, उनका उत्तरदायिख पाठ की सुरक्षा के छिये इतना अधिक न था जितना उन विद्वानों का, जो संहिता को मौखिक परिपाटी से जीवित रखने के छिये सचेष्ट थे। सामान्य नियम है कि परम्परा का नियन्त्रण उस स्थान पर शिथिछ हो जाता है जहाँ नई परम्परा का प्रावुर्भाव होता है।

संहिता के पाठ की समीचा से भी ऋम्वेद की रचना के दो युग स्पष्ट होते हैं। पहला तो वह, जिसमें इतर वेद का अस्तिरव न था; दूसरा वह, जिसमें स्वरों के अनुसार वैयाकरण सम्पादकों के परिश्रम से संहिता-पाठ निर्धारित किया गया। केवल मौखिक परिपाटी से ही युग युग में वेद की प्राप्ति होने के कारण यह नहीं कहा जा सकता कि अन्तिम पाठ के निर्माण के समय वह प्रामाणिक रूप में प्राप्त हुआ हो। इसकी भी गति अवस्य वैसी ही हुई जैसी और प्राचीन प्रन्थों की होती है जो भाषा के विकसित स्वरूप

के युग तक पारम्परिक रूप से उपलब्ध होते हैं। प्राचीन युग में निश्चय ही ऋग्वेद के पाठ में कई खटियाँ हुई हों, परन्तु अन्त में संहिता के सङ्गळन के समय, मालूम होता है, मीलिकता का निवांह बड़े ऊँचे स्तर पर किया गया। सुक निर्माताओं के मूल पाठ में सैकड़ों जगह संहिता के पाठ से भेद पाया जाता है परन्तु शब्द प्रायः वे ही रहे हैं। उदाहरणार्थं, इसमें कोई अनिश्चितता प्रतीत नहीं होती कि वास्तविक शब्द 'सुझम्' था या 'सुझम्'। यह भेद तो छौकिक भाषा में प्रचलित सन्धि-नियमों के कारण ध्वन्यास्मक परिवर्तन का फल है, जिसे पहले 'तु अमृ हि अग्ने' पढ़ते थे. उसे अब 'स्वं हि अन्ते' कहते हैं। इस रूप में भी पाठ को आधुनिक रूप देने का प्रयत्न पाचिक एवं कचित् ही हो पाया है। सन्धि-नियमों को लागू कर देने से संहिता पाठ में कई जगह छुन्द अस्तब्यस्त हुए हैं। यदि हम छुन्द के अनुसार पढ़ें तो प्राचीन पाठ का हमें पता सहज छग जाता है। साथ ही साथ संहिता-पाठ में छोटी सी छोटी वारीकी की ओर ध्यान दिया गया है। स्वर के सम्बन्ध में, तथा रूपान्तर के सम्बन्ध में भी उन सुदमताओं पर ध्यान दिया गया है जो आसानी से छोड़ दी जा सकती थीं। ये सब बातें 'बेद पाठ की बाब्दिक मौछिकता को सम्हाले रखने के छिये बहुत पहलेसे ही बड़ी सावधानी काम में लाई जाती थी' इस तथ्य को सिद्ध करने के लिये एक अतिरिक्त प्रमाण है। प्रथम युग में परम्परा के कारण कुछ गळतियों और द्वितीय युग में व्याकरण के नियमों के कारण ब्रुटियाँ हुई हैं जिन्हें छोड़, ऋग्वेद का प्राचीनतम प्रन्थ इतने उन्दे समय तक हर सुरत ठीक ठीक सुरचित रखा गया — यह एक आश्चर्य की बात है।

#### संहिता-पाठ का काल

ब्राह्मणों में श्वरवेदसम्बन्धी वियेशन से यह निश्चित होता है कि उस समय श्वरवेद का पाठ पूर्णतः स्थिर हो गया था और वह भी उस विशेष रूप से जैसा यञ्चवेद के राधभाग में भी नहीं पाया जाता। शतपथ ब्राह्मण में प्रयोग विधि के अनुसार मन्त्रपाठ में कहीं पहित्रतंन करने के प्रस्ताव पर यह कहा गया है 'श्वरवेद के पाठ में अन्तर करने की करपना भी नहीं की जा सकतीं'। ब्राह्मण-प्रन्थों में यह भी लिखा है अमुक स्कार अथवा अमुक प्रयोग-करप से सम्बन्धित स्कों में कितने मन्त्र हैं। इस प्रकार के संख्या-सम्बन्धी उन्नेस वर्तमान श्वरवेद के संदिता-पाठ से शब्दकाः मिलते हैं परन्तु

ब्राह्मण-प्रन्थों में कहीं कहीं ऋग्वेद के मन्त्रों के पौर्वापर्थ में अन्तर है अधवा इन्ह मन्त्र इधर उधर छूट गये हैं जिसका कारण पाठभेद नहीं परन्तु प्रयोग-विधि की आवश्यकताएं है।

सुत्रों में ऋ खेद की ऋ चाओं के रूपान्तर भी दिये गये हैं परन्तु उसका कारण भी कोई प्राचीन पाठ-भेद नहीं, परन्तु वहीं प्रयोग-विधि के साथ सामअस्य है। सुत्रों में कई उक्तियाँ ऐसी हैं जो संहिता के उपलब्ध रूप की वास्तविकता को प्रमाणित करती हैं। उदाहरणार्थ — जिस स्क के जिस मन्त्र का जो स्थान सांख्यायन सुत्र में उद्विखित है अथवा जिस स्क में जितनी मन्त्र-संख्या बताई है वह ऋग्वेद-संहिता में ठीक ठीक वैसी ही मिलती है।

अब प्रश्न उपस्थित होता है कि ऋग्येद का अन्तिम रूप प्रकट करने बाला यह संहिता पाठ किय तैयार हुआ। हम देख चुके हैं बाह्मणों में कई साचात उक्तियाँ ऐसी हैं जो एक पदसमूह में जितने वर्ण हैं उनका भी उद्येख करती है; परन्तु आज के संहिता पाठ में बैसा नहीं मिलता क्योंकि सन्धि-नियमों के कारण कई वर्ण कम हो गये हैं।

ब्राह्मण-साहित्य का प्राचीनभाग वैदिक प्रन्थों से सम्बद्ध ध्वन्यासक प्रश्नों का किसी प्रकार विचार करते प्रतीत नहीं होता । इससे यह निर्णय किया जा सकता है कि ब्राह्मण प्रन्थों की रचना संहिता-पाठ के पूर्णतः निर्धारित होने तक नहीं हुई थीं । ब्राह्मण-साहित्य के पूर्ण प्रम्थ आरण्यक और उपनिषदों की बात कुछ भिन्न है । इन प्रन्थों में कुछ वर्णों के समुदाय के छिये न केवछ पारिभाषिक शन्दों का उन्नेख ही मिछता है अपितु वैदिक-पाठ-सम्बन्धी ध्वनिनयमों का भी विस्तृत विवरण है । इन्हीं प्रन्थों में कितपय वैदिक भाषाशाखियों का भी पहिछी बार नामनिर्देश है, जैसे शाक्ष्य और माण्डूकेय, जो प्रातिशाख्यों में भी प्रमाण समझे जाते हैं । अतः यह कहना होगा कि ब्याकरण-सम्बन्धी प्रश्नों पर आरण्यक और उपनिषद ऐसे प्रन्थ हैं जो ब्राह्मण-प्रन्थों के युग एवं यास्क और प्रतिशाख्य के युग के मध्यवर्ती हैं । अत एव संहिता-पाठ निक्षय ही इस मध्य सन्धिकाछ में, ईसा पूर्व ६०० वर्ष के छगभग निर्मित हुआ होगा ।

पद-पाठ कर चुकने पर ऋषियों ने संहिता पाठ को सुरश्वित रखने के छिये असाधारण प्रयत्न किया। प्रयत्न का फल यह हुआ कि विश्व साहित्य के इतिहास में कोई भी प्राचीन प्रन्थ इतना पाठश्चद्व सदियों तक सुरश्वित न रहा जैसा कि वैदिक संहिता का पाठ है। इस दिशा की ओर पहिला उपक्रम यह था कि ऋषियों ने पद-पाठ की पद्मित प्रस्तुत की। इसके अनुसार संहिता का प्रत्येक पद सन्धि-विरलेषण कर प्रथक-प्रथक् रखा गया। पद-पाठ से संहिता के प्राचीन रूप का भी पता चल जाता है। संहिता-पाठ के साथ ही साथ पद-पाठ की रचना भी हुई हो यह नहीं कहा जा सकता; कारण, उसमें कुछ निश्चित आन्तियाँ एवं मिध्याप्रह के निवर्शन मिलते हैं। तथापि इसमें सन्वेह नहीं पद-पाठ की रचना संहिता के पाठ से कुछ ही बाद हुई होगी; कारण, ऐतरेय आरण्यक का रचयिता पद-पाठ से भली-भाँति परिचित प्रतीत होता है। साथ ही साथ यह भी ध्यान देने योग्य है कि स्थान-स्थान पर शाकरय का उल्लेख करने वाले यास्क से तथा पद-पाठ पर सर्वेधा आधारित ऋक्-प्रातिशास्य के निर्माता शीनक से, पद-पाठ का रचयिता शाकरय कहीं अधिक प्राचीन है।

निम्निङ्खित कारणों से यह छित्त होता है कि बर्यदेव के सन्त्रों की प्रामाणिकता के लिये पव-पाठ सही माप-वण्ड है। बर्य्यद में कुछ सन्त्र ऐसे हैं—(१-५९-१२)(१०-१९०-१०३) जिनका पव-पाठ बनाया नहीं गया; परन्तु वे केवल संहिता के रूप में ही मिलते हैं। इससे पता चलता है बाकक्ष्य ने उन्हें सचमुच बर्य्यद के सन्त्र नहीं माने, और यह बात वस्तुतः अन्तःसाच्य से भी प्रमाणित होती है। छह सन्त्रों का यह वर्गं वाकक्ष्य के द्वारा स्वीकृत प्राचीन संहिता के रूप और 'खिल' नामक नृतन अन्तर्तिवेश के बीच समाविष्ट किया गया है। इसी कारण इन सन्त्रों को पव-पाठ में कहीं स्थान नहीं मिला।

#### क्रम-पाठ

बैदिक संहिता को सुरचित रखने के लिये एक और उपाय सोचा गया जिससे पाठ की निश्चितता और भी अधिक सुदद बन गई। वह उपाय कम-पाठ है। यह भी पद-पाठ की भाँति पुरातन है। इससे भी ऐतरेय आरण्यक का रचयिता परिचित था। कम-पाठ में प्रत्येक पद को बुहराते हैं जिससे वह पूर्ववर्त्ती और परवर्ती पदों में श्रद्धां जित है।

उवाहरणार्थ- पहले चार पद, यदि उन्हें क्रमशः अ, ब, स, द का नाम दे हें, तो इस तरह पढ़े जायेंगे 'अब, बस, सब'। उत्तरोत्तर क्रम में जटा-पाठ, क्रम-पाठ की आगे की सीढ़ी है। जटा-पाठ में प्रत्येक पद की तीन बार

र. ऋ. मं. ७ सू. ५९-१२; म. १० सू. २०-१; सू. १२१-१०; सू. १९०-१, २, ३।

आवृत्ति होती है। मध्यम आवृत्ति के समय पद-समृह को व्युक्तम से पड़ा जाता है, जैसे 'अब, बस, सब, बस'। इस श्रङ्कला-पद्दति की सीमा घन-पाठ है जिसमें पद-क्रम 'अब, बअ, अबस, सअब, अबस, बस, सब, बसद' के रूप में श्रङ्किल हो जाता है।

प्रातिशास्य भी वेद-पाठ को सुरचित रखने के छिये रचे गये हैं। उनका छच्य प्रधानतः पद-पाठ की संहिता-पाठ में परिणत करने के छिये अपेक्ति परिवर्तनों का निर्देशन है। अन्त में, कतिपय परिशिष्ट प्रन्थ हैं, जिन्हें अनुक्रमणी कदते हैं। इनका छषय भी ऋग्वेद में प्रतिपादित विषयों का विभिन्न इष्टिकोणों से वर्गीकरण करना है। इसके अतिरिक्त, संदिता में कितने सुक्त, कितने मन्त्र, कितने पद और यहाँ तक कि कितने वर्ण हैं इसकी परिगणना भी अनुक्रमणिका में की गई है। ऋग्वेद की संदिता का हमें आजकल एक ही वाठ उपलब्ध है। परन्तु प्रश्न यह है कभी पहले ऋखेद के और भी वाठ थे और उनके अस्तित्व के सम्बन्ध में कोई प्रमाण कहीं उपटक्ष है ? इसका उत्तर सुत्रकाछ के एक 'चरणब्युह' नामक संघ्रह-प्रन्थ में मिछता है। उसमें ऋखेद की पाँच शालाओं का उल्लेख है-शाकल, वाष्कल, आधलायन, सांख्यायन, और माण्डुकेय । तीसरी और चौधी शाला में कोई पाठभेद नहीं है, परन्तु उनमें और शाक्लों में एकमान्न अन्तर यह है कि आश्रलायनों ने वाङ्खिक्य नामक 19 प्रश्विस मन्त्रों को भी मौळिक माना है। इसी तरह सांख्यायनों ने भी कुछ मन्त्रों को छोड़ वालकिश्यों को मौलिक स्वीकृत किया है। यही कारण है कि पुराणों में और उनके बाद की आख्यायिकाओं में जरबेद की तीन ही शासाएं मानी गई हैं। ये हैं - शाकल; बाष्कल और माण्डकेय । मान भी लिया जाय कि माण्डकेय शास्त्रा का कहीं स्वतन्त्र पाठ हो भी, तो वह प्राचीन भारत के आदियुग में ही सम्भवतः छुस जान पबता है ; कारण, उसके सम्बन्ध में किसी प्रकार का परिचय प्राप्त नहीं होता। अतः शाकळ और वाष्कळ ये दो ही शाखाएं विचारणीय हैं ।

वेद के सहायक प्रन्थों से इस बात का पर्याप्त प्रमाण मिछता है कि वाष्क्रक और शाककों की शाखा में इतना ही अन्तर था कि वाष्क्रक शाखा में आठ सूक्त अधिक हैं और प्रथम मण्डल के स्कों में स्थान-भेद है। परन्तु उपलब्ध संहिता से तुल्मा करने पर यह भेद कोई तारिवक प्रतीत नहीं होता। अत पुष यह सिद्ध है कि शाककों की संहिता ऋग्वेद का सर्वोत्तम परम्परा-प्राप्त पाठ ही नहीं, अपित हमारे मत में तो वही एक वास्तविक पाठ कहा जा सकता है।

### वैदिक-स्वर

अरग्वेद तथा अन्य वेदों की संहिताएं और ब्राह्मण-प्रन्थों में से केवछ दो बाह्मण, शतपथ और तैसिरीय, आरण्यकों सहिस हमें सस्वर प्राप्त हुए हैं। संहिता जिस विशेष पूज्य भाव से देखी जाती है उसके निर्वाह और शुद्ध एवं चीर्यंवत स्वाध्याय के छिये स्वरों का होना अत्यन्त आवश्यक है। प्रीक भाषा में भी कतिपय विद्वत्ता-पूर्ण एवं आदर्श ग्रन्थों में स्वराञ्चन की पद्धति लगभग ऐसी ही प्रचलित थी। वैदिक स्वर ख्यात्मक हैं और प्राचीन ग्रीक की भौति स्वर के आरोह अवरोह पर निर्भर हैं। संस्कृत में यह स्वर-क्रम पाणिनि के कुछ समय बाद तक प्रचल्टित रहा। पुरानी भीक में यह छ्यात्मक स्वर ईंसवी सन् के प्रारम्भ में वलाघात के रूप में परिवर्तित हुआ, उसी तरह ईसा की सातवीं चताब्दी में अथवा और भी पहले से संस्कृत स्वरों में भी परिवर्तन होने छगा। तथापि यह कहा जा सकता है कि आधुनिक मीक में यद्यपि बलाघात के रूप से स्वर मचलित है तो भी साथ साथ पुराने दीर्थ स्वरों के ऊपर आरोह-क्रम से भी स्वर उस वर्ण पर छगाया जाता है जहाँ प्राचीन भाषा में गेय स्वर का प्रयोग होता था। संस्कृत भाषा के आधुनिक उच्चारण में तो वैदिक स्वर के साथ कोई सरोकार नहीं, परन्तु बहुत कुछ छैटिन की तरह अन्तिम दो तीन वर्णों की माश्रा पर बढ़ाबळ निर्भर है, उदाहरणार्थं— उपास्य वर्ण यदि दीर्घ हो तो उस पर स्वर का बल दिया जाता है, जैसे कालिदास; अधवा उपानय-पूर्व वर्ण यदि दीर्घ हो और उसके बाद हस्व वर्ण हो तो उस पर स्वराधात दिया जाता है, जैसे ब्राह्मण, हिमालय... । संस्कृत भाषा में स्वर-पद्धति में यह परिवर्तन पाकृत का प्रभाव है, जिसमें बळावात की यह पद्रति ईसा पूर्व कई शताब्दियों से प्रचळित है।

श्चरवेद तथा अन्य धार्मिक प्रन्यों में तीन प्रकार के स्वर थे। सबसे मुक्य उदास है, जो स्वर की आरोह अवस्था को जताता है और प्रीक भाषा के आरोही के तुरुप है। तुरुमारमक भाषाविज्ञान बताता है कि संस्कृत में स्वर ठीक उसी वर्ण पर रुगता है जैसा आर्य भाषा के पूर्वस्प में प्रचलित था। ग्रीक भाषा में सामान्यतः उसी वर्ण पर स्वर होता है जैसा संस्कृत भाषा में भी पाया जाता है। अपवाद केवरु उन्हीं स्थानों पर है जहाँ ग्रीक भाषा के विशेष नियम बाधक होते हैं — जैसे त्रिवर्ण शब्दों में अन्तिम वर्ण पर ही स्वर दिया जाता है। उदाहरणार्थ, श्रीक भाषा का 'हेण्टा' शब्द वैदिक 'सस' का रूप है। अवरोही स्वर जो कि दीर्घ स्वर के पूर्व आता है अनुवास कहलाता है। तीसरा जो प्रायः दीर्घ स्वर के बाद आता है मध्यम स्वर है जिसे स्वरित कहते हैं।

वैदिक मन्त्रों पर स्वर छगाने की चार पद्धतियाँ हैं। उनमें से ऋग्वेद की प्रणाली प्रापः सर्वमान्य है। इसके दीर्घ वर्ण पर कोई चिद्ध नहीं दिया जाता परन्तु अवरोही अनुदात्त का संकेत वर्ण के नीचे सीधी लकीर है। स्वरित वर्णों के ऊपर एक खड़ी लकीर का चिद्ध बना दिया जाता है यथा—'यज्ञस्य' में द्वितीय वर्ण दीर्घ है और तृतीय स्वरित। दीर्घ स्वर को चिद्धित न करने का कारण यह है कि वह दो वर्णों का माध्यमिक स्वर है।

# वैदिक छन्द

ऋग्वेद के सूक्तों में तीन मन्त्र से उपाकर ५८ मन्त्र तक पाये जाते हैं परन्तु साधारणतः एक सूक्त में दस-बारह मन्त्र होते हैं। इनके इन्द्र कोई पन्त्रह प्रकार के हैं, जिनमें से सात इन्द्र बहुआ प्रयुक्त हैं; उनमें भी तीन तो बहुत ही साधारण हैं। इन तीन इन्द्रों द्वारा ऋग्वेद के उपाभग चार प्रश्लोश मन्त्र निवद हैं।

प्रीक और वैदिक इन्हों में तारिवक भेद है। प्रीक इन्द्र में चरणों की इकाई है परन्तु वेद में चरण के छिये कोई स्थान नहीं; केवल पंक्तियों की मणना ही प्रधान है। तथापि यह एक विचित्र बात है कि वैदिक इन्द्र का भाग ही पाद कहलाता है। वदापि उस प्रयोग का प्रवर्तक हेतु भिन्न है। पाद शब्द का प्रयोग वहीं पर चतुर्योश के अर्थ में छाइणिक है (यह रूपक चौपाये से छिया है)। इसका कारण यह है कि मन्त्र प्रायः चतुष्पद होते हैं। साथारणतः एक पाद में ८, १३ अथवा १२ अचर होते हैं। प्रायः समान आकार की तीन या चार पंक्तियों से एक प्राक् बनती है। ब्रायोद समान आकार की तीन या चार पंक्तियों से एक प्राक् बनती है। ब्रायोद

१. शिष तीन पद्धतियों ये हैं—(१) कृष्ण यजुर्वेद की मेशायणी और काठक संदिवाओं की, जिलमें उदाच का चिद्व वर्ण पर खड़ी उकीर हैं; (२) शतयथ जाइाण की, जिसमें उदाच वर्ण रेखाद्वित किये जाते हैं; और (१) सामवेद की, जिसमें आरोह-अबरोह की तीन मात्राओं के किये सङ्घाचिद्व १. २, ३ कमशः उदाच, अनुदाच एवं स्वरित वर्णों के ऊपर दिये जाते हैं।

में चार या पाँच मन्त्रों के छन्द अप्रचलित एवं विषम हैं जिनमें विभिन्न आकार-प्रकार की पंक्तियाँ पाई जाती हों।

यह प्यान देने योग्य है कि बैदिक छुन्दों में एक प्रकार का छोच है जिससे ग्रीक छुन्दःशास्त्र बिछकुल अनभिज्ञ है और जो छैटिन भाषा में प्रयुक्त सैटर्नियन बुक्त की विषमता का स्मरण कराते हैं।

प्रस्वेक खन्द में पाद के पिछुड़े चार या पाँच अचरों में ही श्रुति-माधुर्य अथवा छय पाया जाता है। पाद का प्रथम भाग नियमवद्ध नहीं होता। ऐतिहासिक रृष्टि से विचार किया जाय तो परवर्ती साहित्य में प्रयुक्त समग्र छन्दोविधान का आधारभूत वैदिक छन्द हिन्द-इरानी युग और छौकिक संस्कृत में प्रचित छन्दःपद्धति के मध्यवर्ती है। अवेस्ता में भी ८ अथवा ११ अशरों के पाद मिछते हैं जिनमें मात्राओं का कोई महश्व नहीं होता । अवेस्ता में भी ऋखेद की भौति चरणों से ही बूच बनते हैं। इससे यह विदित होता है कि जब पारसी और भारतीय एक ही राष्ट्र के निवासी थे, उस समय ब्रूत्त-निर्माण की पद्धति वर्ण-संख्या के सिदान्त पर आधारित थी । डौकिक संस्कृत युग में हर पंक्ति का हर अचर मात्रा के अनुसार हर छन्द में गिना जाता है। इसका एकमात्र अपवाद पुराने इतिहास में प्रयुक्त 'श्लोक' नामक पद्य में पाया जाता है--वास्तव में यह एक स्वच्छन्द छन्द है। चरण के इस प्रकार आद्योपान्त मात्राबद होने का नियम आगे चलकर सर्वत्र लागूहो गया। वैदिक चरण के अन्त में नियमित स्वर का प्रयोग 'बृत्त' कहळाता है। बृत्त शब्द का शाब्दिक अर्थ 'मोद' है; यह शब्द बृत् धातु ( छैटिन — द्वरटेरे ) से बना है। बृत्त शब्द छैटिन 'हरसस' के समानान्तर है।

अनुष्टुप् झन्द का चरण प्रायः अन्त में छघु-दीर्घ के युग्म से समास होता है और पहले चार अचर भी बहुधा इसी प्रकार के पाये जाते हैं। यह झन्द इस तरह मीक भाषा में प्रचलित 'Iambic Dimeter' के बराबर है। अनुष्टुप् चरणों के संयोग से ही गायत्री झन्द घटित होता है। इस झन्द में ऋग्वेद के मन्त्रों का चतुर्यांश अर्थात् छगभग २४५० ऋचाएँ नियद हैं। इसका उदाहरण ऋग्वेद का प्रथम मन्त्र ही है, यथा—

> अग्निमीळे पुरोहितम् यज्ञस्य देवस्यिजम् होतारं रक्षभातमस् ॥

तदनुरूप चरणों का निर्माण करते हुए उसी स्वर में उक्त मन्त्र का अंग्रेजी अनुवाद इस तरह हो सकता है।

> I praise Agni, domestic priest, God Minister of Sacrifice, Herald, most prodigal of wealth.

अष्टाचरी चार चरणों के संयोग से अनुष्टुप् छन्द बनता है जिसमें पहले हो और पिछले दो चरण विशेषकर परस्पर अनुरूप होते हैं। ऋग्वेद का जितना भाग गायत्री छन्द में है उसकी अपेचा एक तृतीयांश अनुष्टुप् छन्द में है। भीरे धीरे यह अनुपात विपरीत दशा में बढ़ने लगा, यहाँ तक कि वेदोचरकाल में गायत्री छन्द एकदम छुत होकर संस्कृत किता में अनुष्टुप्, जिसे 'श्लोक' कहते हैं, प्रधान छन्द बन गया। हम इस प्रबृत्ति का विकास स्वयं ऋग्वेद में भी पाते हैं। प्राचीन स्कों में प्रायः सब ऋचाएँ लघु-गुरु कम से निर्मित हैं। परवर्ती स्कों में पहले और तीसरे पाद को द्वितीय और चतुर्ध पाद से भिष्ठरूप बनाने की प्रबृत्ति प्रकट होने लगीधी, यहाँ तक किआगे चलकर दशम मण्डल के पिछले स्कों में उक्त प्रकार की रचना छुत हो गई, और अर्थसम पंक्तियों का प्राहुसाँव होने छगा। उपान्थ्य चार अच्हों में विभिन्न मात्रावाले हर तरह के वणों का प्रयोग शुरू हो गया। परन्तु बहुधाप्रयुक्त प्रकार लघु-गुरु-छु का है, जो प्रवेक्त प्रकार से संख्या में लगभग तुक्य है। यह नया प्रकार वेदोचर काल में प्रचलित 'श्लोक' के प्रथम तृतीय चरण के अनुरूप है।

बारह अक्टबाले पाद के अन्त में छयु-गुरु-छयु-गुरु-गुरु वर्ण पाये जाते हैं। ऐसे चार चरणों के योग से जगती छुन्द बनता है। त्रिप्टुए छुन्द में 19 अक्टर के चार चरण होते हैं। जगती में से अन्त्य वर्ण को कम कर देने पर त्रिप्टुए बन जाता है जिसके चरण का अन्त्य भाग छयु-गुरु-छयु-गुरु होता है। ये दोनों छुन्द इतने अधिक एकस्प और एकस्वर हैं कि इन दोनों का सम्मिश्रण बहुषा प्रयोग में पाया जाता है। त्रिप्टुए छुन्द ऋग्वेद में अधिक प्रयुक्त हैं। ऋग्वेद का छगभग दो-पञ्चमांत्र त्रिप्टुए छुन्द ऋग्वेद है।

सामान्यतः ऋग्वेद में एक स्क के मन्त्र एक ही छुन्द द्वारा रचित है। एकमात्र इस नियम का अपवाद अन्तिम मन्त्र में पाया जाता है जिसका छुन्द शेप मन्त्रों के छुन्द से भिन्न होता है। यह पद्दति समाप्ति की स्चना के छिए बहुत सहज है। श्रानेद में कुछ स्क ऐसे हैं जिसमें कहीं मुक्क छन्दों का लगातार अनुक्रम है तो कहीं मन्त्रों के ऐसे समृह हैं जो सङ्ख्या में बराबरी के हैं। कुछ समृह गायत्री छन्द के तीन मन्त्रों से बने हैं, और कुछ अन्य विभिन्न प्रकार के चरणों से घटित छन्दों में निबद्ध दो-दो मन्त्रों के हैं। कीर्चन के अनुरूप यह प्रकार 'प्रगाथा' के नाम से प्रचलित है जिसका विशेषकर प्रयोग श्रान्वेद के अष्टम मण्डल में पाया जाता है।

### अध्याय ४

## ऋग्वेद संहिता

ऋग्वेद के स्कां में अभिन्यक्त विचार-परम्परा का वर्णन करने से पूर्व एक सहज प्रश्न उठता है कि भारतीय साहित्य के इतने पुरातन युग में विविक्त स्थान को लिये हुए ऋग्वेद का यथार्थ तात्यवं समझना कहाँ तक सम्भव है। इसका उत्तर इस बात पर निर्भर है कि हम उस पुरातन रचना के तात्ववं ज्ञान के लिए उपयुक्त पद्धति पहिचान जाँय। जब ऋग्वेद सबसे पहले हम लोगों के परिचय में आया तो यूरोप के विद्वान् केवल लौकिक संस्कृत की भाषा एवं साहित्य से परिचित थे और उन्होंने पाया कि वैदिक स्क किसी प्राचीन भाषा में निवद हैं और उनकी विचारधारा लौकिक साहित्य की विचारधारा से बहुत ही विभिन्न है। अत एव इन स्कों का अर्थ समझने में उन्हें अनेक भीषण कठिनाईयों का सामना करना पद्मा।

सौभाग्य से ऋग्वेद पर एक सुक्यवस्थित भाष्य उपलब्ध है जिसमें प्रत्येक स्क का प्रतिपद निर्वचन दिया है। वैदिक साहित्य के महान विद्वान श्री सायणाचार्य हैं जो १४वीं शताब्दी के उत्तराई में दिखण भारत के अन्तर्गत बेलरी प्राम के निकट विजयनगर में रहते थे। उनके भाष्य में स्थान-स्थान पर प्राचीन विद्वानों के प्रमाणों का उक्लेख मिलता है। अत एव यह माना गया कि पुरातनकाल से प्रचलित परम्परा के अनुसार ऋग्वेद का सही अर्थ उक्त भाष्य के द्वारा जाना जा सकता है। इससे अधिक सामग्री को देखना मूल प्रस्थ को समझने के किये आवश्यक प्रतीत न हुआ। ऑक्सफर्ड विश्व-विद्यालय में संस्कृत के प्रथम आचार्य हेनरी विलसन ने सन् १८५० ई० में ऋग्वेद का अनुवाद ग्रारम्भ किया जिसमें उन्होंने पूर्वोक्त मत प्रकट किया है।

वैदिक भाषा-विज्ञान के संस्थापक स्वर्गीय आचार्य रॉय इस अभिनाय से सहमत त थे और उन्होंने अपने विचार भिन्न रूप से प्रकट किए हैं । उनका अभिनाय है कि वैदिक साहित्य का अर्थ आज से उगभग 12 जाताब्दी पूर्व के सायण, एवं यास्क के अनुसार समझना उचित न होगा; परन्तु प्राचीन ऋषियों ने जिस अर्थ को लेकर सुकों की रचना की है उसी को समझना हमारा मुख्य लक्ष्य होना चाहिये । इस लक्ष्य की सिद्धि केवल भाष्य-कारों की पद्गति के अनुसरण करने से सम्भव नहीं। कारण, ये भाष्यकार बेदोत्तर काल के बाज्ञिक एवं दार्शनिक विषयों के विशेषज्ञ और तत्कालीन प्रचलित विचार पूर्व कर्मकाण्ड के अभिज्ञ होने से वैदिक साहित्य के अर्थ-बोध करने में विशेष सहायक यद्यपि हो सकते हैं तथापि उनका भाष्य सुक्तों के निर्माताओं के समय से प्रसुत परम्परा की अविच्छित्र धारा का निर्वाह नहीं करता, क्योंकि उनके भाष्य का उपक्रम उस समय हुआ जब सुक्तों का अर्थ पूर्णतः समझना असम्भव हो चुका था । सच पूछा जाय तो उस समय कोई परम्परा ही न थी, भाष्य करने का प्रसङ्ग तब ही आया जब सुक्तों का यथार्थ अर्थ दुर्बोध हो गया था। अत एव भाष्यकारों ने उपस्थित कठिनाईयों के समाधान के लिये ही यश्न किया और उन्होंने वैदिक भाषा को तथा प्राचीन समय में प्रचलित धार्मिक एवं विश्व की उरवित्त के सम्बन्ध में प्रकट किये हुए विचारों को अपने-अपने समय में प्रचलित विचारों के अनुसार समझने की चेष्टा कर वैदिक साहित्य के यथार्थ अर्थ को तोड-मोड कर रख दिया।

यास्क के कथन से यह स्पष्ट है कि वेद पर प्राचीन भाष्यकारों के और अपने समय के विभिन्न मतमतान्तरों के विचारों में कुछ मीछिक मतभेद थे। यास्क ने छमभग १० ऐसे प्राचीन विद्वानों के नाम दिये हैं जिनका वेदार्थ के सम्बन्ध में गम्भीर मतभेद है। उदाहरणार्थ, एक आचार्य 'तासस्यी' इस पद का अर्थ 'सस्य, मिथ्या नहीं'; और दूसरा आचार्य 'सस्य के नेता'—ऐसा कहते हैं, परन्तु स्वयं यास्क का मत है कि उक्त पद का अर्थ है— 'नासिका से उद्भूत'। मन्त्रों के रचयिता और उनके प्रारम्भक भाष्यकारों में इतनी यही खाई है कि यास्क के पूर्ववर्ती कीस्त ने तो इतना कह डाछा कि वैदिक निरुक्त एक व्यर्थ का विज्ञान है, क्योंकि वैदिक स्क और उनमें बताए हुए प्रयोग दुवींध, निर्धक प्रयं परस्पर विरोधी हैं। इस आछोचना के प्रयुक्तर में यास्क तो इतनाही कहते हैं कि छकड़ी क्या दोष यदि उसे अन्धा न देख सके। यास्क ने ज्ञावेद के कुछ ही स्कों का निर्वचन किया है, मगर जितना भी कुछ किया है वहाँ अर्थ-प्रहण के छिये शाब्दिक ध्युश्पित पर ही वह अधिकांश निर्भर रहे हैं। कई स्थान पर तो एक ही शब्द के उन्होंने दो-चार वैकिएपक अर्थ भी बताए हैं। इससे यह प्रमाणित होता है कि उन्हें प्रयुप्त में कोई प्रारम्भिक

आधार न मिला और उन्होंने निज की करएना से ही अर्थ बैटाया है। कारण, यह कोई भी न मानेगा कि स्ककारों के मन में कहीं एक से अधिक अर्थ रहा हो।

हाँ, यह अधिकतर सम्भव प्रतीत होता है कि सकट उपटब्ध सामग्री के बरू पर यास्क अनेक गृद शब्दों का अर्थ निकाल सके जिन्हें सायण जैसे आचार्य, जो उनसे २००० वर्ष प्रश्चात् हुए, न निकाल सके। यह अवस्य है कि सायण कई स्थानों पर यास्क से भिन्न अर्थ करते हैं। यह देख हमारे सामने समस्या उठ खड़ी होती है 'क्या प्राचीन आचार्य ने परम्परा का अनुरामन न किया' ? ऐसे भी कई स्थान हैं जहाँ बास्क का कोई आश्रय न लेते हुए सायण ने एक ही शब्द के, एक ही प्रकरण में अथवा प्रकरणान्तर में, अनेक अर्थ दिये हैं जो परस्पर असङ्गत प्रतीत होते हैं। यथा 'शारद' पद का एक स्थान पर उन्होंने 'एक वर्ष के छिये अवरुद्ध' ऐसा अर्थ किया है, तो दूसरी जगह 'अभिनव' और तीसरी जगह तो 'शरद नामक राष्ट्रस से सम्बन्ध रखने वाला' बताया है। सच पूछो तो सावण का यह महान् दोप है कि वह अपने सम्मुख आए हुए एक ही मन्त्र का ध्यान रखते हुए शब्दार्थ निकालने की चेष्टा करते हैं। यदि सायण भाष्य और यास्क के निर्वचनों का सचस अध्ययन किया जाय तो यह स्पष्ट होगा कि ऋग्वेद में ऐसे अनेक कठिन पद हैं जिनका समुचित अर्थ दोनों ही नहीं निकाल सके, और दोनों को ही न सही परम्परा और न ब्युत्पत्ति का निश्चित ज्ञान था। अत एव हम ऐसा कह सकते है कि सुक्तों में अप्रचित, कठिन अथवा दुवींध ऐसा कोई स्थान नहीं जिसके सम्बन्ध में भाष्यकारों का मत अन्तिम रूप से निर्णायक मान खिया जाय जब तक प्रकरणवंश अथवा समानान्तर अन्य सुक्तों के आधार पर उसकी पुष्टि न हो जाय।

फलतः, केवल सायण के आप्य के आधार पर रचा कोई भी ऋषेद का अनुवाद सन्तोषजनक नहीं हो सकता। सायण को प्रमाण मानकर चलना उतना असङ्गत होगा जितना हिड्ड् आचा में रचित वायबल (Bible) के पूर्व भाग को तल्मृद और रब्बीस के आधार पर समझने की चेष्टा करना। तथापि इतना अवस्य स्वीकार करना होगा कि सायण भाष्य ने अधिकांश वेदार्य को समझने में तथा वेद के रहस्य तक पहुँचने में बड़ी सुविधा प्रदान की है। परन्तु ऐसी कोई महस्य की बात उसने नहीं बताई ओ हमें संस्कृत अध्ययन से तथा प्राचीन साहित्य के अवशेषों से और भाषाविज्ञान-सम्बन्धी विविध सिद्धान्तों के सहारे स्वयं समझ न आय ।

इसी कारण ऋग्वेद के अर्थ करने के लिए रॉथ ने इन भाष्यकारों को एक तरफ रख दिया। कारण, ऋग्वेद भारतीयों का ही नहीं बल्कि समय आर्थ-जाति का ग्रन्थ है। वह अत्यन्त द्विष्ठ प्राचीनता के निर्जन शिखर के ऊपर पुकदम अकेला खड़ा हुआ है। ऋग्वेद के कठिन और गृढ़ अंशों के सम्बन्ध में यही कहा जा सकता है कि उनका अर्थ उन्हीं के द्वारा निराधार रूप में करना चाहिए, या एक भारतीय भाष्यकार के सब्दों में यह कहा जाय, 'वेद अपनी ही उद्योति से स्वयं प्रकट होने वाला है'। रॉय ने तो यह अभिप्राय प्रकट किया है कि एक सुयोग्य यूरपवासी ही ऋग्वेद का सच्चा अर्थ समझने में किसी भी ब्राह्मण भाष्यकार की अपेका कहीं अधिक क्षम है। कारण, उसका निर्णय ईश्वरवादी परम्परा से जकड़ा हुआ नहीं है, उसके पास भाषा की प्रकृति का मापदण्ड है। उसका बौद्धिक चितिज कहीं अधिक विस्तृत और बैज्ञानिक रीति से भासमान है। ज्ञासङ्ज्ञता का बळ उसके पास पर्याप्त है। रॉथ ने इसी कारण ऋग्वेद से ऐसे सब अंश अलग खाँटे जो विषय और आकार में लगभग इकसा दील पड़े और प्रकरण, स्याकरण और निर्वचन की ओर ध्यान देते हुए उनका तुष्टनात्मक अध्ययन किया; परन्तु सम्भवतः उन्होंने पारस्परिक अर्थ की ओर समुचित ध्यान नहीं दिया हो । इस तरह उन्होंने संस्कृत भाषा के दावरे में ही ऋग्वेंद का ऐतिहासिक रीति से अध्ययन किया। इसके पश्चात् उन्होंने मुखनात्मक पद्धति की भी सहायता छी. और भाषा तथा विषय में ऋरवेद से बहुत कुछ मिलती-जुलती अवेस्ता का ही नहीं, अपितु तुलनात्मक भाषांविज्ञान से बने हुए सिद्धान्तों का भी उपयोग किया जिनका सहारा भारत के प्राचीन टीकाकारों को उपलब्ध न था।

एक-एक शब्द का ठीक-ठीक निर्वचन कर रॉय ने चैदिक संहिताओं के वैज्ञानिक अर्थ निकालने की नीव स्वर्ध की जो कि 'रॉय और बोहर्लिक कृत-संस्कृत शब्दकोय' के रूप में परिणत हुई। ग्रह सात भागों का ग्रन्थ सन् १८५२ ई॰ से सन् १८७५ ई॰ के बीच प्रकाशित हुआ। आज बेद को चैज्ञानिक दंग से समझने की चेष्टा करनेवाला प्रत्येक विद्यार्थी रॉय की पद्धति को अपनाता है। तथापि भारतीय परम्पता का उपयोग आज उससे कहीं अधिक किया जाता है। जितना रॉय ने किया था। कारण, यह स्पष्ट मान लिया गया है कि भारतीय

विद्वानों के द्वारा दो गई सामग्री से उपछब्ध जो भी सहायता प्राप्त है उसकी ओर उपेचा करना उचित नहीं।

इन सिद्धान्तों को छच्य में रखते हुए वैदिक साहित्य में उपस्थित अनेक प्रनियमों के सुछक्षाने में जो प्रगति हुई है वह आध्यंजनक है, विशेषकर जब इस ओर प्यान में कि कितने थोड़े विद्वानों ने मिछकर इस कार्य को किया। इसका सांधारण परिणाम यह हुआ कि इस ऐतिहासिक प्रतिभा ने भारत के प्राधीन साहित्य का हृदय समझने में काफ़ी सफछता प्राप्त की जो भारतवासियों के उठट-पुठट अर्थ करने के कारण युगों से तिरोहित हो गया था। निध्य ही विद्वानों की आती हुई पीर्दियों के छिए बहुत कुछ काम करना शेष हैं, विशेषतः स्वम एवं साङ्गोपाङ अन्वेषण के सम्बन्ध में। समरण रहे कि वैदिक अनुसन्धान विद्वानों के परिश्रम करने पर भी आज वीयवछ के पूर्व भाग के अभ्यायों में अनेक स्थछ ऐसे हैं जो अगम्य एवं विवादमस्त हैं। निःसन्देह वे सब प्रनियमों को अभी तक नहीं सुछन्नी थीं वे वर्तमान विद्वानों के द्वारा अवस्य सुछन्नाई जा सकती हैं जिन्होंने परिश्रम की बीठाइति छिपि और भारत के विद्यालें का पढ़ना सीख छिया है, और इन दुवांध छिपियों में निगृद भाषा का स्वरूप पहचान छिया है।

# ऋग्वेद का स्वरूप

वैदिक विचार सीमा के निकट पहुँच जाने पर अब हम उस मिन्दर के द्वार में प्रवेश कर सकते हैं जो कि विद्वत्ता की स्वर्णतालिका के द्वारा उद्यादित किया गया है। ऋग्वेद का अधिकांस धार्मिक स्काँ से भरा हुआ है। केवल दशम मण्डल में ही कुछ रचनाएँ ऐहिक विषयों पर है। ऋग्वेद के स्का मुख्यतः वैदिक देववर्ग के विभिन्न देवताओं को सम्योधित किए गए हैं। इनमें उनके पराक्रम, उनकी महत्ता, तथा उनकी छपाछता का वर्णन है जिनसे गोधन, पुत्रधन, अम्युद्दय, दीर्घायु और शत्रुविजय के लिए याचना की गयी है। वास्तव में ऋग्वेद प्राथमिक लोकगीतों का सङ्कल नहीं, जैसा कि इस देश में संस्कृत अध्ययन करने की परिपादी में समझा जाता है। ऋग्वेद वहीं छश्चलता के साथ निर्मित स्काँ का विशाल सङ्ग्रह है जिसकी रचना एक निष्णात याज्ञिक वर्ग ने की। ऋग्वेद सोमयाग का साधी है जिसमें एत की आहुति अग्नि में दी जाती है। इसकी विष इतनी सरल नहीं जैसी

कभी मानी जाती थी। जो भी हो, वह ब्राह्मणकाल में प्रचलित सविस्तर याज्ञिक पद्धति की अपेचा निःसन्देह सरळ है। इसकी रचना की सुन्द्रता बारम्बार यहाँ की ओर संकेत के कारण नष्ट हो गयी है, विशेषकर उन स्थानों पर जहाँ दो यज्ञिय देवता- अग्नि और सोम- स्तुति के विषय होते हैं। तथापि यह कहा जा सकता है कि उस समय की परिस्थित को ध्यान में रखते हुए वह श्थिति स्वाभाविक सी थी। देवता प्रायः प्राकृतिक वस्तु के मूर्चरूप हैं जिनसे सहायता माँगी जाती है। इस कारण कई स्थानों पर बड़े उदात्त रूपक एवं मनोहर करुपनाएँ प्रयोग में आजाती हैं। सुक्तों की भाषा बहुधा सीधी सादी और स्वाभाविक है। उस पर आलंकारिकता का बोझ प्रायः नहीं सा पावा जाता है। समस्त पदों का बोझ कम है- जहाँ कहीं समास किये भी गये हैं तो वे द्विपद से अधिक नहीं। यह शैक्षी लौकिक संस्कृत के विपरीत है जहाँ बड़े-बड़े समासों का बहु मृल्य पाया जाता है। सुक्तों में प्रतिपादित विषय का साचात शब्दों द्वारा कथन है और उसमें कोई पेचीदापन नहीं । कहीं कहीं, देवताओं के स्वरूप का वर्णन जहाँ पाया जाता है वहाँ रहस्यमय रूपक और आलंकारिकता अपनाई गयी है। विषय के संकुचित होने से याजिक वर्ग को यह अवश्य प्रयक्ष करना पड़ा होगा कि संचिस पदों के द्वारा एक ही करुपना अनेक बार दहराई जाय ।

इन अंशों में हमें उक्ति-वैचिन्य और वक्षोकि की ओर अभिरुचि का प्रारम्भिक आविभाव मिलता है जो आगे चल्लकर उत्तरकालीन साहित्य में अधिक वह गयी। यह अभिरुचि बाद के प्रत्यों में प्रशस्य समझी गयी है; कारण, एक जगह यह उन्नेल मिलता है कि देवता रूपकमय स्तुति अधिक पसन्द करते हैं। कतिपय स्कों में रिल्ट पर्दों के प्रयोग भी उपलब्ध होते हैं जो लौकिक संस्कृत के काम्यों और गणकथाओं में बहुत अधिक मात्रा में पाये जाते हैं। ऋखंद के मुक्तों का स्वरूप साहित्यक दृष्ट से स्थान-स्थान पर भिन्न है जिसका कई शताब्दियों के दौरान में प्रणीत, विविध ऋषियों द्वारा रिचत किसी भी प्रन्य में होना साहित्यक ही है। किन्हीं स्कृतों में काव्य-गुण बहुत ऊँचे स्तर पर पाये जाते हैं, और कई स्कृतों में तो साधारण छुन्द सीधे सादे अर्थ को प्रकट करनेवाले मिलते हैं। तथापि काव्य-रचना की निपुणता सर्वत्र बहुत ही उच्चकोटि की है, विशेषकर जब हम यह देखते हैं कि ऋष्वेद आर्यजाति का प्राचीनतम काव्य है। स्कृतों के रचयिता ऋषिगणों ने देवताओं के प्रति कही हुई स्तुति के लिये अपेचित कला की ओर संकेत प्रायः स्कृत के अन्तिम मन्त्र में किया है। स्कृतार बहुधा

अपने आप की रथकार से तुळना करता है जो अपने हस्तकौशळ के द्वारा रथ के विभिन्न भागों को सुचार रूप से संयोजित करता है। एक ऋषि ने तो अपनी स्तुतियों की सुन्दर हुने हुए वर्कों से तुळना की है; अन्य एक ऋषि ने अपने स्तुति-सुक्त को प्रियतम के लिए सुसाजित वपू की भाँति बताया है। सुक्तकारों ने अपने-अपने ज्ञान और योग्यता के अनुसार स्तुति की हैं और हृदय के भावों को अभिज्यक्त किया है। कई देवताओं ने, यह सस्य है, सुक्तकारों को काम्य-कळा की देन दी है; परम्तु वेदों की स्वयं भासमानता के सिद्धान्त के सम्बन्ध में ऋरवेद के रचयिता ऋषियों को बोध न था।

यह सच है कि वैदिक स्कों में सर्वत्र एकस्वरता का दोष है। इस भावना का बीज यह है कि एक ही देवता को सम्बोधित स्क प्रायः एक ही मण्डल में सङ्गलित हैं। वर्तमान काम्यसंग्रह में भी यदि एक वस्त ऋतु पर ही २०-३० पद्म एक साथ रख दिये जाँच तो, में समझता हैं, ऐसी ही भावना वहाँ भी जाग्रत हो सकती है। जब हम यह सोचे कि ऋग्वेद के लगभग ५०० स्क केवल दो ही देवताओं को सम्बोधित हैं तो यह भी आश्चर्यजनक प्रतीत होगा कि एकही विषय के इतने रूपान्तर भी सम्भव हो सकते हैं।

श्रावेद के सुक प्रधानतः देवताओं के स्तुतिपरक हैं, अत एव उनका विषय विशेषकर आक्ष्मानात्मक ही हो सकता है, परन्तु इन आक्ष्मायिकाओं का भी बड़ा महत्त्व है। कारण, वे मानव जाति के विचार का प्रारम्भिक रूप प्रदर्शित करती हैं जो अन्यन्न किसी साहित्य में उपलब्ध नहीं होता। हमें यह बहुत प्रारम्भिक विचार प्रतीत होता है कि मानवीकरण की पद्धति से प्राकृतिक वस्तुओं को भी देवताओं का रूप दें दिया गया। एक वेदकालीन भारतीय ने अपने साधारण जीवन में इस प्रकार घूमते फिरते और विविध चेष्टा करते हुए किसी पुरुष को कभी न देखने पर भी प्राकृतिक पदायों में सहज स्वभाव से ही उत्पन्न हो। तब भी वह प्रकृति की चेष्टाओं को वालस्तुओं विस्सय की भावना से देखता है। एक कित प्रश्न करता है, 'वर्योकर सुर्यं आकाश से गिर नहीं पद्मता ?' तो दूसरा इसी अच्यमे में है 'रोज रोज

<sup>्</sup>र. देखी-ऋग्वेद-६, २१, ६।

२. ,, बही-१०, ३९. १५।

तारे कहाँ जाते रहते हैं ?' तीसरा तो इससे चिकत है, 'सकछ निदयों का जल सन्तत बहता हुआ समुद्र में गिरता है पर उसको भर नहीं पाता ।' सूर्य और चन्द्र की अपरिवर्तित गति, उपा के अस्वितित उदय जैसी बातों से इन पुरातन कवियों को प्रतीत हुआ कि प्रकृति की चेष्टा में एकस्वरूपता है और उसका कम परिवर्तनशील नहीं । इस सामान्य नियम को प्राचीन महर्षियों ने श्रात के नाम से प्रकट किया है जिस शब्द का प्रयोग उन्होंने पहिले यज्ञानुष्ठान की निश्चित विधि और उसके प्रमात् सदाचार के शाश्वत नियमों के लिये किया। ऋग्वेद के कथानक अपेचाकृत मानव विकास की बहुत प्राथमिक अवस्था का निर्देशन करते हैं। तत्रापि यह स्पष्ट है उनमें और भी पूर्वतन युगों की प्रतिच्हाया अक्कित है। अवेस्ता में उपलब्ध अभैक सुसहका सन्दर्भ यह प्रकट करते हैं कि अनेक देवता उस काल में भी माने जाते थे जब पारसियों और भारतीयों के पूर्वज एक ही जाति के थे। ऐसे देवताओं में मृत्युदेव यम उक्लेखनीय है जो अवेस्ता के स्वर्गाधियति विम से अभिन्न है-और ख़ासकर मित्र जो पारसियों के धर्म में मिश्र के नाम से स्थात है। मित्र अधवा उसके पारसी पर्याय मिश्र का प्रसार सम्पूर्ण रोम राज्य में २००-४०० ई० सन् के मध्य हो गया था; और छगभग एकेश्वरवाद की कोटि तक उसकी ऐसी व्यापकता सिद्ध हो गई थी जैसी प्रीक धर्म में और किसी देवता को प्राप्त नहीं हुई थी।

उसी पूर्वतन युग के अनेक धार्मिक अनुष्ठानों की परम्पराएँ वैदिक काल में अचित रहीं, उदाहरणार्ध-अग्निपूजा और सोमवल्ली का याग, जिसे अवेस्ता में 'हओमा' कहते हैं। गो के प्रति प्रत्यभाव उसी युग से चला आ रहा है। धार्मिक सूकों के लिये एकादशाचरी चार पाद का विष्टुप्, अथवा अष्टाचरी चतुष्पदी या त्रिपदी (अनुष्टप् और गायत्री) अवश्य ही उस युग में प्रचलित होंगी जैसा अवेस्ता और ऋग्वेद इन दोनों प्राचीन प्रन्थों में इन छन्दों का प्रयोग प्रमाणित करता हैं।

"देव" की करवना तो इससे भी कहीं अधिक पूर्वतन भोरोपीय काल से हमें उपलब्ध हुई हैं; और दिवस्पति की करवना भी उतनी ही पुरानी हैं। (देव स, लैटिन-देउस; चौस-पिता-ग्रीक-सेउस-पेटर, लैटिन-लुपिटर)। सम्भवतः इससे भी अधिक पूर्वतन भावना भूतल और स्वर्ग के सम्बन्ध में (चावा-प्रधिदी) रही होगी जो विश्व के परम माता-पिता माने जाते हैं। इसी तरह मन्त्र-तन्त्र में विश्वास भी एक अतिदाय प्राचीन परम्परा है।

### ऋग्वेद के देवता

ऋग्वेद के ऋषियों को विश्व तीन विभागों में विभाजित प्रतीत हुआ जो क्रमशः भू, पवन और आकाश हैं। यह विभाजन सम्भवतः प्राचीन प्रीक छोगों को भी विदित था। यह त्रिलोकी ऋग्वेद का अभीष्ट विषय है जिसका उक्लेख वारम्वार कण्ठतः अथवा संकेत के द्वारा मिलता है। नच्नमण्डल का सम्बन्ध आकाश से बताया जाता है। विद्युत, वर्षा और वायु का सम्बन्ध पवन से है। इन तीनों ही लोकों में विभिन्न देवता अपने-अपने कार्य करते रहते हैं— यह माना जाता है कि वे चुलोक में रहा करते हैं। पवन को कई वार समुद्र भी कहा गया है जो दिन्य जल का निवासस्थान है। बढ़े-बढ़े निर्जल मेध कहीं कहीं चहान के रूप में, तो कहीं वे असुरों के दुर्ग के रूप में किव्यत हैं जहाँ वे सुरों से युद्ध करते हैं। गरजते हुए जलद रमभाती हुई गायों के रूप में माने गए हैं जिनका प्रय भूमि पर वरसता है और मुतल को परिपुष्ट करता है।

ऋग्वेद के बड़े देवता तो प्राकृतिक वस्तुओं के मूर्च रूपमात्र हैं; जैसे सूर्य, उपस् , अग्नि और महत् । प्राचीन युग के अवशेष कतिपय देवताओं को छोड़ शेष अधिकांदा देवता अपने भौतिक आधार से स्पष्टतः सम्बद्ध प्रतीत होते हैं। इसी कारण उनका मूर्च रूप पूर्णतया विकसित नहीं हो पाया। इनकी रूपरेखा और चरित्रगत व्यक्तित्व में स्पष्टता नहीं है। इस मूर्च रूप के पीछे जो प्राकृतिक वस्तु है उनमें सच पूछो तो बहुत ही कम विभेदक धर्म हैं; प्रत्युत वे अपने वर्ग की अन्य वस्तुओं से बहुत कुछ सामान्य गुण धारण करते हैं। उदाहरणार्थ, उपस्, सूर्य एवं अग्नि - ये सब ही देदीप्यमान है, अन्धकार को दूर करने वाले हैं और प्रातः दिखाई देते हैं। अत एव प्रत्येक देवता का निजी रूप कुछ सर्वसाधारण धर्मों के साथ एक दो व्यक्तिगत धर्मों को जोड़ कर कल्पित कर छिया गया है। कारण, तेज, दयाभाव और बुद्धि- ये देवताओं के कतिपय विशेष धर्म हैं, जो सब में पाये जाते हैं। ये साधारण गुण देवताओं के असाधारण गुजों को तिरोहित कर देते हैं। कारण, स्तुतिपरक और विनय-पूर्ण सुक्तों में स्वभावतः साधारण गुण ही विशेष महत्त्व धारण कर, होते हैं और प्रकृति के विभिन्न स्वरूपों से सम्बन्ध रखते वाले देवता और भी अधिक सुसदश प्रतीत होने छगते हैं जब कि उनके गुण भी परस्पर इकसार पाये जाते हैं। वैदिक ऋषियों ने अनेक जराह युराल देवों का साध-साथ वर्णन कर

इस परम्परा को प्रोत्साहित किया। इसका फळ यह हुआ कि युग्म देवताओं से पृथ्वक् भी अन्यतर का जहाँ कहीं वर्णन किया गया वहाँ भी एक के गुण तृसरे में आरोपित हो गए हैं। उदाहरणार्थ— अग्निदेव की स्वतन्त्र उपासना के समय भी उसे बृत्रहन्ता बताया गया है। वास्तव में, यह गुण वज्रधारी इन्द्र का है जिसके साथ प्रायः अग्निदेव रहा करते हैं। प्रायः सभी देवताओं को इकसा शक्तिसम्पन्न मानने की भावना ने एक देवता को दूसरे से अभिन्न समझने की धारणा को सहज बना दिया। ऐसा तादास्थ्य ऋग्वेद में वहुधा उपलब्ध होता है। यथा, अग्निदेव की स्तुति करते हुए एक स्क में कहा गया है—"है अग्नि! तुम जन्म के समय वहण हो, सुलगने पर तुम मित्र हो; और ए शक्ति के पुत्र ! तुम्हारे में सभी देवता केन्द्रित हैं, यजमान के लिए तो तुम इन्द्र ही हो।"

अग्नि-सम्प्रदाय के भक्तों की दृष्टि में परम प्रस्य अग्निदेव और उनके स्वभाव के सम्बन्ध में अनेक रूपकों की करूपना की गई है। भूतल पर कई रूपों में उनके आविभाव किएपत किए गये हैं। आकाश में उनहें विद्युत रूप और सूर्य के मध्य तेज के रूप में माना गया है। ये रूपक सूक्त निर्माताओं के द्वारा अनेकत्र उपस्थित किये गए हैं जिससे यह करूपना होने लगती है कि ये विभिन्न देवता किसी एक दिख्य वस्तु के विविध रूपमात्र हैं। ऋग्वेद के पिछले सूक्तों में यह भाव अनेक स्थानों पर अभिव्यक्त होता है। प्रथम मण्डल के एक सूक्तनिर्माता ने कहा है, 'पुरोहित एक ही पदार्थ, 'यम' का अनेक रूप से वर्णन करते हैं'। इसी तरह दक्षम मण्डल के एक ऋषि ने कहा है, 'पुरोहित और कवि शब्दों के द्वारा एक ही विहत्नम (सूर्य) का अनेक तरह से वर्णन करते हैं'। (ऋ. 10.31४) इस प्रकार की उक्तियाँ यह स्पष्ट करती हैं कि ऋग्वेद काल के समाप्त होते-होते ऋषियों का बहुदेववाद एकेश्वरवाद में परिणत हो रहा था।

कभी-कभी हमें प्रतीत होता है कि देवाव की बहुरूपता केवल देवताओं तक ही सीमित नहीं परन्तु वह प्रकृति तक जा पहुँची है। जैसे अदिति का

१. त्वमंग्रे बरुगो जायसे यस्वं मित्रो मंबसि बस्समिदः ।

स्वं निद्ये सहस्पुत्र देवास्त्वमिन्द्रो वाशुषे मत्याय ॥ ( ऋ. ५. ३, १ )

२. एकं सदिमां बहुवा वदल्लाग्नं यमं मात्रिश्वानमाडः ॥ ( ऋ. १. १६४, ४६ )

तादात्म्य न केवल सकल देवगण से ही किया है परन्तु मानवों तथा उन सब प्राणियों के साथ भी किया गया है जो आकाश और वायुमण्डल में उत्पन्न हुए हैं या होंगे ( ऋ. १-८९ )। विश्वोत्पत्ति के प्रतिपादक नासदीय सक (ऋ. १०.१२१) में स्रष्टा न केवल देवाधिदेव बताये गये हैं परन्तु उन्हें सर्वास्मक भी कहा है। बहुदेववाद का यह बीज सर्वत्र वैदिक साहित्य में विकसित होता रहा परन्तु इसका अन्तिम रूप जाकर बेदान्त दर्शन में परिणत हुआ जो हिन्दुओं का सर्वाधिक जनप्रिय दर्शन है। ऋग्वेद के पूर्वरचित अंशों में भी ऋषियों की यही पद्धति पाई जाती है जिसमें हर देवता की स्तुति सर्वेश्वर के रूप में की गई है। इस पद्धति ने आचार्य मेक्सम्यूखर के सर्वेशस्वाद को जन्म दिया जिसमें यह माना है कि ऋषिगण प्रत्येक देवता को बारी-वारी से सर्वोपरि देव मानते रहे हैं और उस-उस चण उस देवता की इस प्रकार स्तुति करते हैं मानों वह देवता विरुक्त स्वतन्त्र एवं सर्वसत्ताशाली हो। वास्तव में तो ऋग्वेद के रचयिताओं की यह पद्धति केवल अखुक्तिमय है जो होमर के गीतों में भी पाई जाती है। यह एक सामान्य भावना है भक्त की, जो अपने उपास्य देव को सर्वोत्कृष्ट रूप में देखता है। इस बात का तथ्य तो सोमयाग की विधि में स्पष्ट प्रतीत हो जाता है जहाँ प्रत्येक देवता के लिए यज में अपना-अपना भाग कलिपत है ; और लगभग हिन्दुओं के सभी देवता यज्ञ में भाग पाते हैं।

वैदिक स्कारों के मत में तो देवता अनादि नहीं, न वे अजम्मा हैं; कारण, वे धावा-पृथ्वी के अपत्य कहे जाते हैं और कुछ देवता तो दूसरे देवताओं से उत्पन्न भी माने गये हैं। इससे प्रतीत होता है कि देवताओं में पीड़ियाँ होती हैं। कई स्कों में तो पूर्ववर्तों देवताओं का भी वर्णन मिलता है। ये देवता मुलतः अमर नहीं माने जाते थे। कारण, अमरस्व तो उन्हें देवता-विशेष के द्वारा प्राप्त बुआ है। उदाहरणार्थ— अग्नि और सविता को सोमपान से अमरता मिलती है। इन्द्र और कुछ देवता अजर बताये गये हैं; परन्तु 'वे सदा अमर हैं' इसके लिए कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं। वेदोत्तर विचारधारा में तो इनका अजरस्व और अमरस्व केवल अपेचाकृत है; कारण, वह एक कह्य तक सीमित है।

वैदिक देवताओं का मूर्च स्वरूप मानवीय है। उनके हाथ, पाँव, नाक, भुजा, सिर, मस्तक, मुख आदि मानव शरीर के अवयय बताए गये हैं। परन्तु उनकी प्रतिमा केवल झायात्मक मानी जाती है। उनके गात्र या अङ्ग प्रायः आलंकारिक रूप में वर्णित हैं जो केवल उन-उन क्रियाओं के घोतक हैं।
उदाहरणार्थ— अग्निदेव की जिह्ना और गान्न केवल ज्वालाएं, और उनकी आँख
तो विस्व मान्न हैं। इस तरह इनका बाह्य स्वरूप स्पष्ट रूप से प्रकल्पित था।
परन्तु इनकी आन्तिरिक शक्ति का प्राकृतिक तत्त्व से सम्बन्ध कई जगह बिल्कुल
स्पष्ट है। यही कारण है ऋग्वेद में न कहीं देवताओं की प्रतिमा का
वर्णन है और म कहीं मन्दिरों का उल्लेख है। प्रतिमा का वर्णन सबसे पहले
हमें सुत्रों में ही मिलता है।

कुछ देवता हमारे सामने बीर भट के रूप में उपस्थित होते हैं जो कवच पहिनते हैं, शिरकाण धारण करते हैं, भाले लिए हुये हैं, उनके पास फरसे हैं और धनुवाण भी हैं। वे दिख्य रथों में आरूद होकर आकाश में सखार करते हैं। उनके रथ प्रायः धोड़े हाँकते हैं। कहीं-कहीं बुषभ, अज, और हरिण भी रथ हाँकते हुए बताये गये हैं। इन रथों पर आरूद होकर वे यह में भाग लेने जाते हैं जो अन्यथा उन्हें स्वर्ग में भी अधिदेव द्वारा पहुँचा दिया जाता है। आम तौर पर ये देवता आपस में स्नेहपूर्वक रहते बताये गये हैं। हाँ, कभी-कभी लक्षते-भिद्दते इन्द्र पाये जाते हैं जो रणशूर हैं और एक उद्धत देव कहे गये हैं।

सफल अथवा आशावादी वैदिक युग के भारतीय को देवता हमेशा ही उपकारक, और दीर्घायु तथा अम्बुदय को प्रदान करने वाले लगा करते थे। एकमात्र देवता जिससे हानि का भय हो सकता था वह रुद्र थे। मानव में होटी बढ़ी आपत्तियाँ, व्याधि आदि तो चुद्र दानवों के कारण उत्पन्न होती थीं और प्रकृति द्वारा प्रवृद्धित अनावृष्टि आदि महाविपत्तियाँ वृत्र जैसे शक्तिशाली असुर से पैदा होती थीं। ऐसे अपकारक दानवों का नाश करने के कारण देवताओं का उपकारक स्वभाव और भी स्पष्ट हो जाता है।

वैदिक देवताओं का चरित्र भी नैतिक माना गया है। वे सत्यवादी, कभी छुछ न करने वाले, और सदा धर्म तथा न्याय के पचापाती माने गये हैं, परन्तु यह देवी नीति सन्यता के प्रारम्भिक अवस्था के नैतिक स्तर को ही प्रकट करती है। सबसे सुशीछ देवता यहण का नीति के साथ इतना संयोग है कि वह कपटी शत्रु के साथ भी छुछ करने से हिचकिचाते हैं। सामान्यता नैतिक उचता में देवताओं को उतना उँचा स्थान नहीं दिया गया है जितना उनकी शक्ति की महत्ता को दिया है।

ऋग्वेद में देवता और यजमान का सम्बन्ध प्रायः अनुप्राहक एवं अनुप्राह्म का है। भक्त देवताओं से विनय करता है, उनको विल देता है, इस लिए कि वह उनका अनुप्रह भरसक प्राप्त कर सके। विल चहाने के बदले फलप्राप्ति की जाशा तो कई बार स्पष्टतः मालुम होती है: कई स्कों में यही कहा गया है—'हे देव! में यह अर्पण करता हूँ इस आशा से कि आप मेरी कामना तिल करें।' यह आशय भी बहुधा प्रकट किया गया है कि देवताओं को बल और स्हृति इन स्कों, बलिदानों से और विशेषकर सोम रस की आहुति से प्राप्त होती है। यहीं हमें पौरोहित्य के दम्भ का बीज प्राप्त होता है जो कि बैदिक युग में धीरे-धीरे बदता ही गया। शुक्ल यहुवेद में ऐसा बचन भी मिलता है कि देवता उस ब्राह्मण के बदा में हैं जिसे यथार्थ ज्ञान प्राप्त है। ब्राह्मण-प्रन्थ तो इससे भी अधिक आगे बढ़ गये हैं और कहते हैं कि दुनियों में दो प्रकार के देवता हैं— एक देव और दूसरे ब्राह्मण, जिन्हें नरदेव अथवा भूदेव समझना चाहिये। ब्राह्मण-प्रन्थों में भी यज्ञ की महत्ता सर्वोपिर है। वे याग को सर्वशक्तमान् मानते हैं जिसके द्वारा न केवल देवता ही अपित प्राह्मतिक नियम भी वक्ष में किये जा सकते हैं।

ऋग्वेद में देवताओं की संख्या तैंतीस है जिनका कई स्थानों पर उक्लेख त्रिगुण प्कादश के रूप में किया है। यह प्रत्येक वर्ग त्रिधा विभक्त विश्व के एक-एक लोक से सम्बद्ध है। परन्तु यह देवसमूह सर्वथा इतना ही है ऐसा नहीं कहा जा सकता; कारण, इन तैंतीस देवताओं के अतिरिक्त भी अनेक देवताओं का उक्लेख मिलता है, और न इस संख्या में पत्रि, वात्या आदि इद देवता अन्तर्गत हैं।

स्वतन्त्र देवता के रूप में लगभग बीस ऐसे देवता ऋग्वेद में पाये जाते हैं जिनपर कम से कम तीन सुक्त कहे गये हैं। इनमें सबसे मुख्य है इन्द्र, जिसके लिए २५० सुक्त हैं, अग्निदेव पर २००, सोम पर १००, पर्जन्य और यम पर तो तीन-तीन ही सुक्त हैं। शेष देवता इन दो कोटियों के मध्य में आते हैं। यह कुछ उक्लेखनीय है कि वर्तमान हिन्दू धर्म के प्रधान देवता, बिख्य और शिव, समकोटि के होते हुए भी तीन हज़ार वर्ष पूर्व ऋग्वेद के प्रमुख देवताओं में बहुत निम्न स्तर पर रक्खें गये थे। ऋग्वेद में शिव का प्रथम रूप खद ही वर्णित है; और उसी रूप में आज भी रुद्द एक भयक्कर देवता, और विख्य दया के सागर माने जाते हैं।

आकाश के देवताओं में सबसे पुराना देव धौस है, जो कि ब्रीक होउस से अपूथक है। आकाश का यह मूर्त रूप ऋग्वेद में वर्णित प्रारम्भिक रूप से आगे न वह पाया; कारण उसके सम्बन्ध में भावना केवल पितृत्व की रही। धौस को प्राय: पृथ्वी के साथ संयुक्त देवता माना है। जगत के जनक-जननी के रूप में वर्णन करते हुए धावा-पृथिवी पर हु: सुक्त मिलते हैं। कुछ स्कों में धौ: को एक पीन पुक्रव ( खपम ) कहा गया है; वह पीला और सदा नीचे की ओर रम्भाता है। इस रूपक से वर्पण घष्कि की ओर संकेत है और उसके साथ वियुव् और गर्जनशील गगन रहते हैं। एक स्थान पर मुक्ता से अलंकत वोदे से भी तुलना की गई है जिसका स्पष्ट संकेत तारकांकित तमसाच्छन नभ की ओर है। एक ऋषि ने इसे बद्धधारी देवता बताया है। किसी और ने धौ: को मेघों हारा मुस्कराते हुए वर्णन किया है। कई प्रकरण में ऋग्वेद में प्रयुक्त 'हम' धातु वियुक्त को लिखत है। कई प्रकरण में ऋग्वेद में प्रयुक्त 'हम' धातु वियुक्त को लिखत है। कई प्रकरण में ऋग्वेद में प्रयुक्त 'हम' धातु वियुक्त को लिखत है। कई प्रकरण में ऋग्वेद में प्रयुक्त 'हम' धातु वियुक्त को लिखत करती है, ठीक उसी तरह जैसे लीकिक संस्कृत में 'हमत' शुभ श्रेतिमा का घोतक माना गया है।

नभोमण्डल का और एक देवता वरुण है। उसका मूर्च रूप इतना व्यापक है कि उसके प्राकृतिक दश्य का केवल कतिपय लच्चों के द्वारा ही अनुमान किया जा सकता है। इस गृह रूप का कारण यह है कि वह भारतीय कथाओं का विषय नहीं रहा परन्तु वह उससे भी पुरातन युग की देन है। यह भी एक कारण है कि उसका नाम चौ: की तरह किसी प्राकृतिक तस्व का वाचक नहीं। मूलतः वरुण यह शब्द 'ब्यापक' आकाश का बाचक है। सम्भवतः यह प्रीक ओरेनोज़ का तत्सम प्रतीत होता है, यद्यपि ध्वनि-नियमों के अनुसार इन दो शब्दों का ताड्र्प्य कुछ कठिन मालुम पहता है। इन्द्र, अग्नि और सोम की तुलना में, वरुण को बहुत ही कम सुक्त सम्बोधित किये गये हैं। तथापि इन्द्र के सहचर वैदिक देवताओं में वह निःसन्देह सबसे वड़ा देव है। जहाँ इन्द्र महान् योदा है वहाँ यरुण शारीरिक और नैतिक इक्ति अर्थात् ऋत का महान् पोषक है। वरुण को सम्बोधित स्क कुछ अधिक नैतिक हैं और इतर सूक्तों की अपेक्षा विशेष भक्तिपरक हैं। वेद में संकिछत सुक्तों में वरुण-सुक्त बहुत उदात्त हैं। अधिकांश वे हिब् (यहूदी). स्तीओं से मिलते-बुलते हैं। वरून का प्रशान्त अधिकार ( शासन ) आकाश में नचन्न-मण्डल के अमण और तत्सदश अन्य यथाकाल नियमित रूप में प्रकट होने-वाले दिन्य दरयों से स्फूट लिंत होता है, और इन्द्र का स्वच्छन्द एवं सुयुत्स स्वभाव सदा परिवर्तनज्ञील एवं अनिश्चित प्राकृतिक तक्ष्वों के व्यवहार से प्रकट होता है। वरुण के स्वभाव और सामर्थ्य का संचित्र वर्णन निम्नलिखित वैदिक पदावली में ही किया जा सकता है:—

"वरुण के शासन से थीं: और पृथिवी पृथक्-पृथक् रहते हैं; उसी ने स्वर्ण चक्र (स्व्ये) आकाश को चमकाने के लिए वनाया और इसी चक्र के लिए विस्तृत पथ का निर्माण किया। गगनमण्डल में जो पवन वहता है वह वरुण का निःश्वास है। उसी के अध्यादेश से चमकीला चौंद रात में सञ्चार करता है, और रात में ही तारे चमकते हैं जो दिन में लुस से हो जाते हैं। वरुण ही नदियों को प्रवाहित करता है, उसी के शासन से वे सतत वहती हैं। उसी की रहस्यमयी शक्ति के कारण नदियों वेग से समुद्र में जा मिलती हैं और फिर भी समुद्र में बाद नहीं आता। वह उल्टे रक्खे हुये पात्र से पानी टपकाता है और भूमि को आई करता है। उसी की प्रेरणा से पर्वंत मेघ से आच्छन्न होते हैं। समुद्र से तो इसका सम्बन्ध बहुत स्वरूप है।"

वरुण की सर्वज्ञता का बहुन्न उल्लेख मिलता है । वह उड्नेवाले पश्चिमों की उड़ान को समझता है, समुद्रगामी पोत का मार्ग जानता है और दूर-दूर तक बहने वाली वायुका पश्चभी पहचानता है। वह कृत एवं क्रियमाण सकल गुप्त कार्यों को देखता रहता है। वह मानवों के सत्यासत्य का साची है। वस्तुतः कोई भी प्राणी इसके बिना हिल भी नहीं सकता। नैतिक प्रशासक के रूप में वरुण का स्थान अन्य देवताओं की अपेजा कहीं उच है। वह पाप से कुपित हो जाता है। कारण, पाप इसके शासन का भन्न है जिसके लिए वह कटोर दण्ड देता है। पापियों को बाँधने वाले वरुण के पाश का वहुधा वर्णन मिलता है। वह असत्य को दूर करनेवाला, दण्ड देने वाला और असत्य से। ष्टणा करने वाला है। परन्तु वह पश्चात्ताप करनेवाले पर दया भी करत है; और न केवल अपने ही, परन्तु उन्हें अपने पूर्वजों के पापों से भी मुक्त करता है। निस्य उसके नियमों का भङ्ग करनेवाले परन्तु अनुतापशील म्यक्ति की वह रक्षा भी करता है। वह ऐसे छोगों की ओर करुणा भी दर्शाता है जिन्होंने अविवेक के कारण अविदित रूप से उसके आदेशों का पालन नहीं किया। सच पूछो तो, ऋग्वेद में वरुण को सम्बोधित एक भी ऐसा स्क नहीं जिसमें कृत पापों के लिए जमा-याचना नहीं की गई हो-- डीक उसी तरह जैसे अन्य देवताओं को सम्बोधित सुकों में छौकिक सम्पत्ति के लिये सर्वत्र याचना दिखाई पड़ती है।

विश्व-म्नष्टा प्रजापित को सर्वोपिर देवता मानने की धारणा बदते ही वरूण की सार्वभौमिकता धीरे-धीरे बिगलित हुई और अपने निजी चेन्न, जलपर्यन्त ही उसका साम्राज्य शेप रहा। यह स्थिति अंशतः अथवंवेद के काल में बन चुकी थी; पर वेदोत्तर पुराणकाल में तो वरूण केवल समुद्र का देवता अर्थात् भारतीय नेप्यून मान्न रह गया।

वरुगस्क के निम्नलिखित मन्त्र में इनकी स्तुति की भावना के स्पष्ट

उदाहरण है।

भो ख बंदण मृत्मर्थं गृहं राजजहं गैमम् । मृळा खंक्षत्र मृळय ॥ (क)

खुषां मध्ये तस्थि<u>वांसं</u> तृष्णांविदअदितारम् । मृळा सुक्षत्र मृळये ॥ (ख)

यस्कि चेदं वेरुण दैन्ये जर्नेऽभिद्वोद्दं मंतुष्याः धरामसि । अचित्ती यसव् धर्मी युयोपिम मा नस्तस्मादेनसो देव रीरिषः॥ (ग)

THE THE PARTY OF THE

<sup>9 (</sup>क) हे राजन वहण ! मृत्तिका से निर्मित आपका ग्रह मुक्ते प्राप्त न हो (परन्तु मुझे मुन्दरघर मिले )! हे ईश्वर ! तू मुझे सुखी बना, मुक्त पर द्याकर। ( ऋ. ७-८९-९ )

<sup>(</sup>ख) हे बहण । जल के मध्य स्थित होते हुए भी तुम्हारे भक्त की तृषी सता रही है। हे ईश्वर। तू मुझे सुखी बना, मुक्त पर दंवा कर। (अ. ७ ८९-४)

<sup>(</sup>ग) हें बहुण ! मत्ये होने के नाते जो भी कुछ अपराध देवगण के प्रति हमसे हुए हाँ, और अविनेकनरा जो भी कुछ नियमों का उज्जहन हमने किया हो, हमें क्षमा करों । हे देखर ! हमें सकळ इस्मय से मुक्त करों । ( ऋ. ७-८९ - ४ )

यहाँ सक्केत 'तन्द्र।' की और है, जिसके द्वार. —माना जात। है —वक्ण पायिकों को कट देता है।

बाग्वेद में सौर देवता पाँच हैं जो सूर्य की विभिन्न चेष्टाओं के स्वरूपों के प्रतीक हैं। इनमें सबसे प्राचीन है - मित्र (सुहद्); जिसकी भावना सूर्य की मङ्गलमय शक्ति को प्रकट करती है। यदि हम भारतीय-इरानी युग का सिंहावलोकन करें तो यह पता चलेगा कि वेद में ही मित्र ने अपना व्यक्तित्व खो दिया था और वह वरुग की कल्पना में अन्तर्भावित-सा हो चुका था। अत एव सित्र का आवाहन सर्वत्र वरुग के साथ पाया जाता है। अकेले मित्र का आवाहन करता हुआ केवल एक ही सुक्त (२-५९) है।

स्र्यं, जो प्रीक 'हेल्पॉस' का पर्याय है, सीर देवताओं में सबसे अधिक सत्ताशाली है। उसका नाम ही प्रकाश का बोधक है। उसका सम्बन्ध प्रकाश से शाखत है। स्र्यं को चच्च भी है। वह समस्त विश्व का गृड़ द्रष्टा है। वह सक्त लिख का गृड़ द्रष्टा है। वह सक्त लिख का गृड़ द्रष्टा है। वह सक्त लिख का गृड़ द्रष्टा है। वह सक्त प्राणयों की ओर तथा उनके सुकृत और दुन्कृतों को देखता रहता है। स्र्यंदिय के द्वारा प्रबोधित हो मानव अपने-अपने काम में जुटता है। स्र्यं समस्त चराचर का आसा और अभिभावक है। वह एक रथ पर आस्द्र रहता है जिसमें सात बोदे जुदे होते हैं। अस्तमयन वेला पर वह अपने घोड़ों को लोलता है। तब चारों ओर रजनी अपने आवरण को प्रसारित करती है:—

## युदेदर्युक्त हुरितः सधस्थाद्-आद्राची वार्सस्तजुते सिमस्मै ॥

सूर्य चन्द्र की भौंति अन्धकार को गोलकर देता है और तारागण तो उसके सामने चोर की भौंति छिप जाते हैं। वह सन्ध्या की गोंद से उठ खड़ा होता है। उसे उपस्पित भी कहा है। देवताओं ने उसे अिंग की ही एक मूर्ति होने के नाते गगन में स्थान दिया। उसका वर्णन प्रायः एक विहंग अथवा गरुड़ के रूप में किया जाता है जो एक स्थान से हूसरे स्थान पर सक्षार करता है। सूर्य दिन का परिमाण है, जीवन का नियामक है, आयु का बढ़ के है। वह व्याधि को दूर करता है और दुःस्वम को मिटाता है। उसके उदय होते ही उससे प्रार्थना की जाती है कि वह मानव को मित्रा-वरुग के समझ निदांच घोषित करे। समस्त प्राणी सूर्य पर ही निभार रहते हैं। इसी कारण वह विश्वस्त कहलाता है।

ज्यों ही सबिता देवता अपने घोड़ों को विश्राम देने लगता है, रात एक इस अपने प्रावारक (आवरण) को सर्वत्र प्रसारित कर देती है।
 (ऋ. १, ११५-४ आ)

सूर्यं की तरह स्वारह सुक्त सौर-मण्डल के दूसरे देवता सवितृ अथवा प्रेरियता को सम्बोधित हैं। सविता वह देवता है जो सूर्य की गति को त्वरित करता है। यह देवता सविशेष स्वर्णमय है। सोने की भुजाएँ और सोने का इसका रथ है। यह भी सुदृद स्वर्ण भुजाओं को उठाकर प्राणिवर्ग को प्रबोधित करता है और उन्हें सद्भावनाओं से सम्वर्द्धित करता है। इसकी बाँह भूतछ तक स्पर्श करती हैं। यह कनक रथ में आरूढ़ होकर परिश्रमण करता है और प्राणिवर्ग का निरीचण करता है। इसका पथ अर्थ्व एवं अधः दोनों ओर है। उपा के चल पड़ने पर सविता भी उसी पथ का अनुसरण करता है। सूर्य की भास्वर मयुखों से देदीप्यमान पीतकेश सविता अपनी गुति को प्राची से सन्तत फैलाता है। यह भी दुःस्वर्मों को दूर करता है; दानवीं और मायावियों का नाश करता है। यह देवताओं को अमर बनाता है और मानव की आयु को बढ़ाता है। यही सविता प्रेतात्माओं को धर्मराज की पुरी में छे जाता है। अन्य देवता सविता का ही अनुसरण करते हैं। इन्द्र, बरण जैसे अत्यन्त प्रभावशाली देवता भी इसकी इच्छा का अतिक्रमण नहीं कर सकते, और न इसके स्वतन्त्र शासन का ही उल्लाहन कर सकते हैं। सविता को बहुधा प्रदोष वेला का सहचर माना है । एक सूक्त में उसका वर्णन अस्तंगत होने वाले सुर्व के रूप में किया है:-

आश्वमिश्चिद्यान्य मुचाति नूनमरीरमृदतमानं चिदेतीः । आश्वर्षणां चिन्न्ययाँ अधिष्यामचे वृतं संवितुमोक्यागीत् ॥ (क) पुनः समञ्यद्वितंतं वर्यन्ती मध्या कचोन्येषाच्छकम् धीरः ॥ (ख)

 <sup>(</sup>क) वेगवान घोडों पर तीव्र गति से परिश्रमण करता हुआ सविता अव विश्राम करता है, उसने अपने शीव्रगामी घोड़ों की रास खींच ली है, वह सर्प की तरह भागते हुए घोड़ों की गति को रोक रहा है; कारण, सविता का आदेश पाकर रात्रि उपस्थित हो गई है। ( ऋ. २, ३८-३)

<sup>(</sup>ख) बस्न को बुनती हुई नारी के समान यह रात्रि कल की तरह फिर आज भी प्रकाश को तम से आच्छादित कर रही है। भीर और काम करने में समर्थ होते हुए भी सब कोग अपने अपने काम को बन्द कर चुके हैं। (स. २,३८-४ अ)

## विश्वों मार्चाण्डो व्रजमा पुशुर्गीत्स्थुशो जन्मानि सविता ब्याकी: ॥ (ग)

प्रेरक के नाते उसका स्मरण वेदारम्भ के समय प्राचीनकाल में किया जाता था। इस मन्त्र का जाप आज भी प्रत्येक आस्तिक हिन्दू सन्ध्या-वन्द्रन के समय करता है। यह मन्त्र आराध्य देवता के नाम पर 'सावित्री' कहलाता है; परन्तु प्रायः इसका उक्लेस खुन्द के आधार पर गायत्री नाम से किया जाता है।

#### तत्संबितुर्वरेण्यं, भर्गों देवस्यं घीमहि । घियों यो नेः प्रचोदयात् ॥

सावित्री सुक्त की विशेषता यह है कि हमेशा उसके संज्ञापद पर रलेष किया जाता है। वह 'सु' प्रेरणे इस धातु से बना है।

आरवेद के कोई आठ स्कों में प्या की स्तुति है। उसका नाम 'अभ्युद्य कारक' इस अर्थ का वाचक है। उसके स्वरूप में अन्तर्हित सूर्य की उस उपकारक शक्ति की ओर संकेत है जो मुख्यतः पशुपालन सम्बन्धी देवता के रूप में अभिव्यक्त होती है। उसके रथ में बकरे जोते जाते हैं और वह अंकुश धारण किए हुये होता है। गान मार्ग से परिचित होने के कारण वह प्रेतात्माओं को पितरों के पास पहुँचाता है। वह मार्गों का संरचक है; वह कल्याणमयी शक्ति का परिचय देता है और वही मर्थ्य प्राणियों को लोकान्तर में सुखमय स्थानों पर पहुँचने के लिए पथ प्रदर्शित करता है।

संख्या की दृष्टि से निर्णय किया जाय तो विष्णु तुरीय श्रेणी के देवता प्रतीत होते हैं। कारण, ऋग्वेद में उनकी स्तुति सूर्य, स्विता और पूपा की अपेषा कम की गई है; किन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से वह सौरमण्डल में सबसे अधिक महस्व के देवता हैं। वर्तमान हिन्दू धर्म के दो बदे देवताओं में उनकी गणना है। उनके स्वरूप की यह एक विशेषता है कि वे त्रिविक्रम हैं जो

<sup>(</sup>ग) सारे दिन चक्कर करते हुए सब पक्षी अब अपने अपने घोंसलों पर जा बैंटे हैं, समस्त पशुपुन्द भी अपनी अपनी गोशाला में पहुँच गये हैं। सर्वनियन्ता सविता देवता ने सकल भूतप्राणियों को यथास्थान प्रयक्-प्रथक् कर दिया है। [ऋ. २, ३८-८-(आ)]

इस घोजस्वी सिवता देवता के उस सर्वश्रेष्ठ घोज को प्राप्त करने की छालसा से उसका ध्यान करते हैं। वह इसारी बुद्धि को प्रेरणा प्रदान करे।
 (श्र. २, ६२-१०)

तिः सन्देह विश्व के तीन छोकों में सम्रारण करनेवाले सूर्य का प्रतीक है। इसका सबसे ऊँचा पदकम स्वर्ग है जहाँ देवता और पितृगण निवास करते हैं। इस स्थान की प्राप्ति के लिए श्रास्वेद के ऋषि ने निम्नलिखित शब्दों में अपनी अभिलाषा प्रकट की है।

> तदेस्य श्रियमुभि पाथों अद्यां नदो यत्रं देखयुषो मदन्ति । उदक्षमस्य स हि बन्धुंदिस्था विश्लोः पुदे पदमे मध्य उत्संः ॥

मृख्तः विष्णु की कल्पना सूर्यरूप में ही प्रचित्रत हुई थी। यह उसका सामान्य रूप न था; परन्तु वह रूप छाचित्रक था जिसके द्वारा अपने छन्वे-छन्चे पदकर्मों के बळ वह बिलोकी में द्वत गति से परिश्रमण करता है। कई सुकों में तो यह भी कहा है कि उसने मानव-हित के छिए तीन छदम उठाये थे।

इसी ख्रूप को लेकर माद्याग-प्रन्थों में एक आगयान कहा है जिसमें दिल्लु ने दामन का रूप धारण कर तीन पदकम के द्वारा पृथ्वी को दानवों के अधिकार से मुक्त किया था। संसार के पालनकर्ता विष्णु का यह रूप वेदोत्तर प्रराणों में अवतारवाद का आधार चनकर विकसित हुआ। भगवान विष्णु मानव कक्याण के लिये अनेक बार भूमि पर अवतार लेते हुए चतावे गये हैं।

स्योंदव की पुरोगामिनी बेबता उपस् ही एक मात्र की पात्र है जिसे छिति कर कई सम्बे स्क सम्बोधित किए हैं। उसका आवाहन बारस्वार किया है। उसका ग्राणान कुछ २० स्कों में पाया जाता है। उपस् यह संज्ञा-पद 'देदी-प्यमान' अर्थ का वाचक है और छैटिन भाषा के 'अरोरा' तथा श्रीक 'ईओस' शब्द का पर्याय है। जहाँ कहीं उपस् को सम्बोधित किया है यहाँ ऋषि के मस्तिन्क से स्योदिय का प्राकृतिक दश्य कभी ओझछ नहीं हुआ। यद्यपि अन्य देवताओं की भाँति सोमयाग में उसका

१. हे भगवन् ! मैं विष्णु देवता के परम प्रिय धाम को प्राप्त कर सर्क् जहाँ उसके भक्तगण देवताओं के मध्य खामोद प्रमोद करते हैं। विष्णु हमारे परम बान्धव हैं, उनका पदकम बहुत ही शक्तिशाली है, उनके परम पद में अमृत का स्रोत है। (अ. १, १४४-४)

भाग प्रकिष्यत नहीं किया गया तथापि वैदिक स्कारों के विधार देवियों में जिस उत्साह से उपस् की ओर आकृष्ट हुए हैं उससे यह प्रतीत होता है कि हमारे देशों की अपेशा कहीं अधिक सुन्दरता जो स्योंदय के समय उत्तर भारत में दिष्टगोचर होती है प्राचीन ऋषियों के हृदय को अतिशय आकर्षित करती रही। जो भी हो, उसकी कल्पना बहुत ही सुन्दर है। उसके सौन्दर्य का इतना अतिशायी वर्णन है जैसा किसी अन्य साहित्य के वर्णनात्मक धार्मिक गीतिओं में कहीं उपलब्ध नहीं होता। उसके सकस्प की रमगीयता को आच्छादित करने वाले कोई यश्चिय रूपक नहीं बौंधे गये हैं; उसके स्वरूप के सहज सौन्दर्य को अष्ट करने वाले यश्चिय सन्दर्भ भी बंहुत ही कम हैं।

ऋग्वेद के रचना-सीष्टव से पाटकों को परिचित करने के हेतु इस यहाँ विविध सूकों से उद्शत तथा यथासम्भव मूल रचयिता के शब्दों में ही उचा देवी के सम्बन्ध में कतियय उक्तियाँ उपस्थित करते हैं।

"थी: की पुत्री उपा देवी एक परम सुन्दरी कन्यका है। उसका जन्म आकाश में हुआ और वह स्थाम रजनी की भास्वर भगिनी है। वह अपने प्रणयी सर्व की प्रभा से देवीप्यमान होती है। सर्व उसीका मार्ग अनुसरण करता है और किसी नवयवा की भाँति उस कन्यका के पीछे जाता है। वह एक चमकीले रथ में बैठकर निकलती है जिसमें छाल घोने या नैल जीते जाते हैं। नर्तकी की भौति सुन्दर भवकीले कपदों को पहने हुंप यह कुसारी प्राची विका में उदित होती है और अपनी मोहिनी कियाएँ प्रकट करती है। यह अपना स्वरूप सद्यास्नाता नायिका की भाँति उठ्यक वेच में प्रकट करती है। असामान्य सीन्वर्य से वेदीप्यमान यह कमारी अपनी चति को छोटे बबे सब पर इकसा खिटकाती है। वह स्वर्ग के विशाल कपार्टी का उदारन करती है और वही तिमिर के द्वार को खोळती है जिससे गोगण गोशाला से निकंडते हैं। उसके चमकीले मयुख गोचून्द के समान दीखते हैं। वह रजनी के ज्याम परिधान को उतारती है। वह भूत-प्रेतादि नीच योनि के जीवों को भगाती है और अध्यकार दर करती है। वह पैर वाले प्राणियों की जगाती है और उडने वाले पश्चियों को उड़ने के लिए प्रेरित करती है। संबेपतः, वह प्रत्येक वस्त का जीवन एवं प्राण है। उपा के उदित होने पर प्रची अपने-अपने घोसलों से उड़ते हैं, और मानवं अपने भोजन की तैयारी के लिए उंदात होता है। वह मधुर स्वरों को छेडती है। वह रम्य शीतों की जननी है। दिनप्रतिदिन वह संकेतित स्थान पर प्रकट होती है। वह नियमों का तथा देवताओं के शासन का कभी भन्न नहीं करती। वह देवी शक्ति से भड़ी भौति परिचित है। उसे दिङ्मोह कभी नहीं होता। जिस तरह वह प्राचीन काछ में चमकती थी, उसी तरह आज भी चमकती है और भविष्य में भी चमकती रहेगी; वह अनर है,वह अमर है।"

उप:काल की निर्जन नीरवता कई बार विचारशील व्यक्ति का ध्यान आह्रष्ट करती है। मानव जीवन कितना चणभंगुर है, जहाँ उपा का स्वरूप इतना शाक्षत एवं निरन्तर है इस सम्बन्ध में एक ऋषि की उक्ति है—

र्देयुष्टे ये पूर्वतरामप्रयम्ब्युच्छन्तीमुवसं मत्यीसः । अस्माभिक् च प्रतिचश्यामुदो ते येन्ति ये अपूरीषु पश्यान ॥ उसी स्वर में एक और ऋषि कहता है—

पुनं×पुनर्जार्यमाना पुराणी संमानं वर्णमभि शुम्भमाना । स्वझीव कृत्स्तुर्विजं आमिनाना मतस्य देवी जुरयन्त्यार्युः ॥

वैदिक कान्य की सुन्दरतम रचना का सामान्य निदर्शन निम्नलिखित स्कों में उपलब्ध होता है जो उपा देवी को सम्बोधित है। मनोहर मन्त्रों में से कुछ यहाँ जबूत किए जाते हैं।

हुदं श्रेष्टं ज्योतिषां ज्योतिरागाश्चित्रः प्रकृतो अजनिष्ट विभवा । यथा प्रस्ता सविद्वाः स्वायं प्रवा राज्युवसे योनिमारैक् ॥(क)

१. वे मानव, जिन्होंने खित आचीन काल में देदीप्यमान उपस् के दर्शन किये थे, बले गये; बही उदस् वर्लमान युग में हमारे लिये प्रेक्षणीय है, उसी तरह खब आनेवाली रजनियों के समाप्त होते उदीयमान उपस् के दर्शन करने वाले मानव भी अवस्य ही उत्पन्न होंगे। (तात्पर्य यह है कि उपस् तीनों हो काल में इक्सार देदीप्यमान रहती है।) ( अ. १,११२-११)

र. बारम्बार (प्रतिदिन ) स्वॉदय से पूर्व नवन्तन शोभा को धारण करती हुई वह विरन्तन उपादेवी मर्स्य लोक के प्राणियों की आयु का उसी तरह क्षपण करती है जिस तरह खूतरिक खिलाड़ी अपनी सम्पत्ति का क्षय करता है (सायण के अनुसार—'जिस तरह किसी बहेलिया की झी नित्य पिलयों का प्राण हरण करती है') (अ. १, ९२-१०)

३. (क) सकल ज्योतियों में दिव्य यह ज्योति वदित हो गई है, दर तक देदीप्य-

समानो अध्वा स्वक्षीरन्त्तस्तम्त्यान्यां चरतो देवशिष्टे ।
न मेथेते न तस्थतः सुमेके नक्कोषासा समनसा विकेषे ॥(ख)
भास्वेती नेत्री सूचतानामचेति खित्रा वि दुरो न आवः ।
प्रार्त्या जगुद्द्युं नो रायो अंख्यदुषा अंजीग्रमुंबनानि विश्वां ॥ (ग)
प्रवा दिवो दृंदिता प्रत्यंदर्शि ब्युच्छन्ती युवतिः शुक्रवांसाः ।
विश्वस्येशांना पार्धिवस्य वस्व उषो अधेह स्रुमेगे ब्युच्छ ॥(घ)
ध्यं अभिविद्वं आतांस्वयाद्यं कृष्णां निर्णिजं देव्यावः ।
प्रवोधयंन्त्यरुणेभिरश्वेरोवा यति सुयुजा रथेन ॥(ङ)

मान दिज्य प्रकाश प्रादुर्भूत हुआ है। यह प्रकाश भास्त्रान् सविता देवता के शुभागमन का श्रमगामी है; श्रम रजनी ने श्रपना पद उथा के श्रपंत्र कर दिया है। (श्र. १, १९३-१)

<sup>(</sup>स) इन दोनों बहिनों का मार्ग वही एक निरन्तर है; देवताओं के द्वारा अनुशासित ये दोनों बारी-बारी से उसी एक पथ पर चलती रहती हैं। अपना-अपना सुन्दर रूप लिये हुए विभिन्न आकार प्रकार की ये वहिनें एकियल होकर अपने-अपने समय के अनुसार काम करती हैं, इनमें परस्पर सहुर्य नहीं, और न ये एक दूसरे के समय का अतिक्रमण ही करती हैं। (ऋ. १, ११३-३)

<sup>(</sup>ग) रम्य स्वरों को प्रवर्तित करनेवाली भास्वर यह देवी चमकती रहती है। इसने अपने द्वार इमारे हित के लिये खोक दिये हैं। अखिल वरावर को प्रवीधित कर यह हमें दिव्य विभूति को दिखाती है। उपा ने प्रत्येक प्राणि में जागृति का सवार कर दिया है। (अ. १, १११-४)

<sup>(</sup>घं बौ: की पुत्री हमारे समक्ष आविर्भूत हुई है, यह कुमारिका दिश्य वेष-भूषा से देदीप्यमान है। हे उप: ! यशिष तुम समस्त पार्थिव विश्व की स्वामिनी हो, तथािष हे सुभगे ! हमारी प्रार्थना है कि आज तुम यहीं चमकती रहो । (अ. १, ११३-७)

<sup>(</sup>क) गयनमण्डल में यह उदा देवी अपनी युति से बमकती रही है, इस देवीने

ब्रावहंन्ती पोध्या वार्याणि चित्रं केतुं क्रंखुते चेकिताना । शुंयुर्षीणामुप्मा शम्बतीनां विभातीनां प्रथमोषा व्यंश्वैत् ॥(च) उदीर्ध्वं जीवो अर्थुन् आगादपु प्रागात्तम् आ ज्योतिरेति । आरुक्पन्थां यातेवे सुर्यायानन्म यत्रं प्रतिरन्त आयुः ॥(छ)

अश्विन — सौर मण्डल के देवताओं में जिसका वारम्थार स्मरण किया जाता है वह अश्विनी कुमार नामक प्रातः समय के देवताओं का युगल है। वे खौः के पुत्र हैं। वे सर्वकाल तरुग एवं सुन्दर हैं, वे भी रथारूद रहते हैं और सदा सूर्यकुमारी सूर्या के सहस्यर हैं। उनका रथ सदा भास्वर है जिसके अंग स्वर्णमय हैं। वह सबेरे ये देवता प्रकट होते हैं जब कुछ अन्धेरा अरुण की किरणों में विद्यमान रहता है। उनका रथ तैयार होते ही उपा का आविर्भाव होता है।

छोकर इक देवता के नाते अधिन के सम्बन्ध में कई गाथाएं प्रचलित हैं। वे सामान्य रूप से आपित के समय सुरक्ता करते हैं, विशेषकर उनकी, जो जहाज़ों पर समुद्र में बात्रा करते हैं। वे देवताओं के वैद्य माने जाते हैं। वे अन्धे को आँख और पहु को चरण देते हैं। एक अद्भुत कहानी इस सम्बन्ध में कही जाती है। उन्होंने विश्पला को लोहे का पैर लगा दिया था जब वह किसी

> तिमिर के अवगुण्डन की अपास्त कर दिया है। अपने अहल आश्वीं (किरणों) के द्वारा जगत की प्रवीधित कर अब वह धुसक्षित रच पर समारुट हो ग्रुभागमन कर रही है। (अ. १, ११३–१४)

<sup>(</sup>च) यह जगत् के पोपक श्रमेक उपहारों के साथ उदित हुई है, यह श्रान्यन्त भास्तर स्वरूप भारण करती हुई वारों श्रोर श्रपमी श्रामा की प्रसारित कर रही है। श्रतीत श्रसंख्य प्रभाव के श्रमन्तर वह श्रुश्र प्रभावों में सर्व प्रथम प्रभाव की प्रस्तुत करती हुई उपा देवी श्राविर्भृत हुई है।

<sup>(.</sup>据. 9, 993-9%)

<sup>(</sup>छ) मानवो ! उठो, जागो, जीवन में स्कूर्ति का सबार करनेवाली उपा हमारे निकट आ पहुँची है। अन्धकार विदा हो रहा है और प्रकाश फैल रहा है। उपा देवी भगवान सबिता की यात्रा के हित पय प्रस्तुत कर रही है, इस समय हम उस स्थल पर उपस्थित हैं जहाँ मानव अपनी आयु की इदि प्राप्त करता है। (अ. १, ११३–१६)

हुन्द्व में कट गया था। वे बहुत कुछ प्रीक पुराणों के डिऑसक्यूरी नामक होउस के पुत्र तथा हेलन के दो प्रसिद्ध अश्वारोहियों से मिलते-जुलते हैं। युगल देवता की उरपत्ति के सम्बन्ध में दो सिद्धान्त सम्मावित हैं। एक बह, कि ये युगल देवता कुछ अन्धकार और कुछ प्रकाश वाले प्रदोप के प्रतीक हैं। दूसरा यह, कि वे प्रातः और सार्यकाल के नचत्र के चोतक हैं।

वायमण्डल के सर्वप्रधान देवता इन्द्र है। निश्रय वह वैदिक युग के भारतवासियों के लोकप्रिय एवं राष्ट्रीय देवता हैं। उनका महत्त्व इसी से स्पष्ट है कि ऋग्वेद का एक चतुर्यांश से अधिक भाग उनकी ही स्तृति में निवद है। पुरातन युग से प्रचिंत यह देवता क्रमशः अधिकाधिक मानव रूप को छिए हुए वर्णित है। अन्य किसी देवता की अपेत्ता उनका स्वरूप अधिक काल्पनिक रूप से थिरा हुआ है। स्वरूप की महत्ता एकदम स्पष्ट है। सर्वप्रथम तो वह पर्जन्य देव हैं, अनावृष्टि और अन्धकार के मूर्च रूप बूत्रासुर पर उन्होंने विजय पाई है। इन्द्र की शक्ति का पौराणिक सार उसी में है। परम अवरोधक वन्न का विनाशकर उन्होंने जल को सदा के लिए उन्मुक्त किया और प्रकाश को प्राप्त किया । इस कथा ने वैदिक ऋषियों को अपनी स्तृति गाथा के लिए अमित सामग्री दी है। अपना बज्र लेकर, सोम रस का प्रचर मात्रा में पानकर, मरुत देवता के साथी इन्द्र सदा दानवों से युद्ध करने के छिए उद्यत हो जाता है। यह देवदानव का संप्राम बढ़ा भीषण होता है। जब इन्द्र अपने बच्च से बृच की भाँति बुच पर प्रहार करता है तब स्वर्ग और प्रस्वी भय से प्रकश्पित हो जाती हैं। उनका वर्णन अनेक बार ऐसे युद्ध को करते हुए किया गया है। इस आख्यायिका के अन्तर्निहित जो प्राकृतिक तथ्य है उसका शाश्वत सन्दर्भ हमें मिलता है। इन्द्र के पराक्रमों का वर्णन करते हुए ऋषियों ने आंधी के समय भौतिक तक्त्वों का क्वचित् ही उद्देख किया है। इन्द्र को वर्षा करते हुए बहुत ही कम बताया है। परन्तु अवरुद्ध जल अथवा नदियों को प्रवाहित करने की उनकी शक्ति का बहुधा वर्णन है। विजली का कड़कना ही उसका बजुपात है। मेघों की गर्जना गायों का रम्भाना अथवा असुर का चीत्कार है। मेघों का कई नाम से उक्लेस है— कहीं गाय, कहीं उधस् , कहीं झरना, कहीं जलपात्र के रूप में। अदियों का भी वर्णन है जो इन्द्र के द्वारा विसोचित गायों को घेर छेते हैं। ऐसे पर्वतीं का वर्णन पाया जाता है जिनके शिखर से वहाँ के निवासी दानवों को इन्द्र नीचे गिराता है। बास्तव में ये पर्वत दानवों के पुर हैं। इन दानवों की संख्या ९०, ९९ या १०० है। उनका वर्णन विविध रूप में किया है, कहीं वे सदा गितिशील हैं, कहीं शारद रूप, तो कहीं लोहमय या पापाणमय। ऋग्वेद के दशम मण्डल में उक्त आख्यायिका की सब वातों का संग्रह मिलता है। "इन्द्र ने चूत्र को मारा, दुगों को तोचा, निद्यों की धारा बहाई, पर्वतों का भेदन किया और अपने साथियों को अनेक गौ का दान दिया।" वृत्रकथा के गौरव के कारण इन्द्र का प्रमुख नाम वृत्रहण रक्खा गया।

बृत्र के साथ इन्द्र के प्रसिद्ध द्वन्द्व का वर्णन सुचारु रूप से निम्निखित सुक्त में पाया जाता है। (१-३२)

इन्द्रेस्य तु बीर्योणि प्र बींचं यानि चकारं प्रथमानि वृज्ञी । अहुज्ञाहुमन्वपस्तेतदं प्र बुक्षणो अभिनृत्पर्वेतानाम् ॥(क) बृष्ययमाणोऽदणीत् सोमं त्रिकंद्रकेष्विपदत्सुतस्यं । आ सार्यकं मुघवांद् च बज्जमहोजेनं प्रथमजामहीनाम् ॥(स) नास्मै विद्युत्र तेन्यतः सिषेध न यां मिह्नमिकंरद्धादुनि च । इन्द्रेश्च यसुयुधाते अहिंश्चोता परीभ्यो मुघवा वि जिम्ये ॥(ग)

<sup>(</sup>क) मैं इन्द्र के शीर्य का वर्णन करता हूँ, वज्रधारी देवराज ने इन कामों को सर्व प्रयम किये थे। उछने बुजासुर का वश्व करके प्रवक्त्य जल को सुक्त किया तथा पर्वतों की उन्नति को रोकी। (अ. १, १, २, -१)

<sup>(</sup>क) बलवान् इपभ की भाँति येगवान् होकर इन्द्र ने सोमवज्ञी इस्तगत की और उसके रस को प्यांकों में भर कर त्रिधा पान किया। सम्पन्न इन्द्रदेव ने बज़ को अपना राख बनाया और अधुरों के अप्रणी इप्न का इनन किया। (ऋ. १, ३२-३)

<sup>(</sup>ग) इन्द्रदेव के सामने न क्विजली टिक सकी, न मेघों की गर्जना । उसके सामने फैला हुआ हिम लुप्त हो गया और ओळों की वर्षा भी लुप्त हो गई। इन्द्र का दुशासुर के साथ भीवण संप्राम हुआ और अन्त में शिक्तशाली इन्द्र की विजय हुई।
(आ. १, ३२-१३)

ज्यानं युत्रं स्वधितिवेनेष स्रोन् पुरो अरद्ध्र सिन्धून् ।
 विनेदं गिरिं नव्मित्र कुम्ममा गा दन्त्रो अञ्चलत स्वप्तिमंतः ॥ ऋ. १०, ८९-७.

अहेर्यातारं कर्मपश्य इन्द्र हृदि यन्ते जुन्तुयो भीरगेच्छत् । नर्य च यन्नेवृति च स्रवेन्तीः स्येनो न मीतो अर्तरो रजांसि ॥(घ)

सहज ही है कि इन्द्र रण-देवता माने जाँय और अन्य देवता की अपेषा कहीं अधिक बार शत्रुओं के साथ युद्ध के समय इन्द्र की सहायता की याचना की जाँय। एक ऋषि ने कहा है वह इन्द्र आर्यवर्ग की रचा करता है और रयाम वर्ण को द्वाता है। एक और ऋषि ने यह भी बताया है इन्द्र ने स्याम वर्ण के पचास हज़ार सैनिकों को तितर बितर कर दिया और इनके महलों को तोइ फोइ डाला। इन्द्र के युद्ध 'गविष्ठी के नाम से प्रसिद्ध हैं' कारण इन्द्र के विजय के फलस्वरूप ही 'गोप्राप्ति' मानी गई है।

ऋरवेद में इन्द्र की महिमा किस प्रकार गाई है इसका निदर्शन निम्निलिखत मन्त्रों में उपलब्ध होता है—

यः पृथिवीं व्यथमानामहिद्यः पर्वतान्त्रक्रेपिताँ अरम्णात् । यो अन्तरिक्षं विमुने वरीयो यो द्यामस्त्रेम्नात्स जेनास इन्द्रेः॥(क) द्यावां चिदस्मै पृथिवी नेमेते शुष्माचिदस्य पर्वता भयन्ते । यः स्त्रोमपा निचितो वज्जवाहुयौं वज्जहस्तुः सर्जनास इन्द्रेः॥(स्र)

इन्द्र की प्रकृति को अधिकाधिक मानवरूप देने के कारण उसके चरित्र में यत्र-तत्र अनैतिकता के छद्दण प्रवेश कर पाये हैं। कभी-कभी इन्द्र स्वच्छन्द अस्याचार करने में प्रवृत्त होता है---उसने पितृवध किया तथा

<sup>(</sup>घ) अनवरत जल थारा की वर्षा में दलासुर जा विरा और उसके राव को जलधारा प्रवाहित कर ले गई। वह असुर सदा के लिये अन्यतामिल में अन्तर्हित हो गया। (अ. १, ३२-१४)

१. (क) जिसने इस विशाल प्रथ्वों को कॉपती हुई अवस्था में सुस्पिर किया, जिसने उपद्रव मचाने वाले पर्वतों का शामन किया, जिसने अन्तरिक्ष को माप जाला और आकाश का स्तम्भन किया; वही, हे मानवो! यह इन्द्र है। (अठ०२, १२-२)

<sup>(</sup>स) जिसके सम्मुख यौ और पृथ्वी मुकते हैं, जिसके बल को देख पर्वत काँप उठते हैं, वही सीमरस का पान करने वाला बन्नवारी, हे मानवो! इन्द्र है। ( ऋ० २, १२-१३ )

उपस् के रथ का भङ्ग कर डाला। उसे सोमपान का व्यसन है, वह अस्विधक मात्रा में सोमरस का पान करता है जिसके मद से वह बीर विक्रमों के करने में उसेनित होता है। श्रायवेद में एक समग्र स्क है जिसमें इन्द्र सोम के नते में च्र होकर अपने शीर्ष एवं प्रताप का उस्लेख स्वयं ही करता है। व्यापि इस स्क में काव्यगुण चत्रुत ही कम हैं तथापि यह मानव के मनोभाव— विशेष कर, मिरामस उन्माद— के काव्यमय वर्णन का आद्य उदाहरण होने के नाते सविशेष रोचक है। इन्द्र के इस जैसे अतिक्रमणों की नैतिकता का तौल करते समय इस तथ्य को भूलना न चाहिए कि वैदिक ऋषियों की दृष्टि में सोमपान की धार्मिक महत्ता स्वीकृत हो चुकी थी।

अवेस्ता में 'इन्द्र' यह नाम किसी असुर का है। इन्द्र का यथार्थ वैदिक नाम 'बृत्रहन्' भी अवेस्ता में 'बेरेश्रज्ञ' के रूप में उपछब्ध होता है जो विजय के देवता की संज्ञा है। इससे प्रतीत होता है कि सम्भवतः भारतीय-इरानी युग में बृत्रासर के चोतक तथा विजयी इन्द्र के वैदिक स्वरूप के तुल्यरूप किसी देवता की कल्पना रही हो।

अरयेद के प्रारम्भिक युग में इन्द्र के समक्ष महस्व वरुण का भी रहा है, और इन दोनों देवताओं की तुळना यदि ऐतिहासिक दृष्टि से की जाय तो यह स्पष्ट होगा कि भारतीय-इरानी युग में इन्द्र की अपेषा वरुण की महस्ता कहीं अधिक थी, परन्तु वैदिक युग के उत्तरार्थ में इन्द्र की महस्ता अपेषाहरूत वरुण से अधिक हो चली थी; इतना ही नहीं विक ब्राह्मण तथा पौराणिक युग में तो इन्द्र देवराज दिवस्पति कहे गये और पुराणों में वर्णित ब्रिमूर्ति, ब्रह्मा-विष्णु-महेश की मान्यता के साथ साथ इन्द्र का वही गौरव बना रहा यद्यपि उसंकी सत्ता ब्रिमूर्ति के अधीन किएत की गई है।

कम से कम, अन्तरिश के तीन देवता तो विधुत से निश्चय ही सम्बद्ध हैं। इनमें से कुछ अप्रसिद्ध से एक देवता 'त्रित' नामक है जिनका वर्णन ऋरवेद में यत्र-तत्र विकीर्ण रूप से प्राप्त होता है। नाम से पता चलता है कि यह देवता अग्निदेव के विधुद्भृपी नृतीय रूप ( ग्रीक 'ट्रिटोज़') की प्रतिमा है। त्रित का बहुधा प्रचलित नाम 'आप्त्य' है जिसका अर्थ होता है 'जलमय'। इस देवता की मान्यता भारतीय-इरानी युग से चली आ रही है; कारण, अवेस्ता में 'त्रित' यह नाम तथा 'आप्त्य' यह यौगिकी संज्ञा भी उपलब्ध

१. ऋ बेद-मण्डल १०, स्० ११९।

हैं। परन्तु क्रमशः इन्द्र ने त्रित नामक देवता को निरस्त कर दिया, कारण प्रारम्भ से ही त्रित का स्वरूप लगभग इन्द्र जैसा ही सदा रहा है। इसी तरह के एक और देवता जलपुत्र 'अपाछपाव' हैं जिनका कचित ही खरग्वेद में उक्लेख मिलता है। यह भी भारतीय-ईरानी युग के देवता हैं। इनकी वेप-भूषा विश्वत्रुप है और यह सदा ईंधन के बिना ही जल में चमकते हुए बताये गये हैं। जत एव इसमें सन्देह के लिये कोई अवकाश नहीं कि यह देवता अग्नि के ही प्रतीक है जो विश्वत्रुप में जलधर से उत्पन्न होती है। इसमें उत्ती तरह कचित् ही उिश्वित्वत देवता मातरिस्था है जो प्रीक्र प्रोमेथियस की भाँति अन्तरिश्च से अग्निदेव को भूतल पर लाने वाले कहें जाते हैं। वह दिव्य अग्नि के मूर्करूप माने जाते हैं—वस्तुतः, कहीं कहीं तो ऋग्वेद में उन्हें एक ही बताया है। परवर्त्ता वेदों में तथा बाह्मणादि साहित्य में तो आगे चलकर मातरिका वायुदेवता के पर्यायमात्र समक्षे गये हैं।

ऋग्वेद में रुद्र देवता का स्थान परवर्त्ती युग के साहित्य में वर्णित रुद्र से बिलकुछ भिन्न है, यद्यपि ऐतिहासिक दृष्टि से पुराणों के रुद्र वैदिक रुद्र के ही उत्तराधिकारी समझे जाते हैं।

ऋग्वेद में केवल तीन या चार ही स्क्तों में हड़ देव की महिमा का वर्णन है; रुद्र का नामोल्लेख विष्णु की अपेक्षा कुछ ही कम बार मिलता है। रुद्रदेवता प्रायक्षः धनुष-वाण लिये हुए वर्णित हैं-कहीं-कहीं अवश्य उन्हें बज्ञ तया विद्युन्मय अस्त्र से भी सम्बद्ध बताया है। उनका स्वरूप वन्य श्वापद की तरह भीषण एवं घातक है-वस्तुतः वह 'अन्तरिच के छोहित बराह' कहे जाते हैं। स्ट्रस्कों में प्रधानतः उनके दारुण अस तथा भीषण कोप से भय ही वर्णित है। परवर्ती वैदिक साहित्य में तो उनका उग्ररूप और अधिक भयावह तथा संहारकारी प्रकट होता है। यह तो वेदोत्तर युग में ही उनका शिव अर्थात् कल्याणकारी रूप विकसित हुआ है। यद्यपि ऋग्वेद में भी 'शिव' यह नाम रुद्र के विशेषणों में पाया जाता है और उनके शहर रूपका आविर्भाव परवर्त्ती वेदों में हो चुका था। यह निश्चित है कि रुद्र का रूप दानय की तरह केवल अपकारी कहीं नहीं है। उनकी स्तुति न केवल अरिष्ट शमन के लिए ही अपितु वर प्राप्ति के लिये भी तथा मानव एवं पशु वर्ग के कल्याण के लिए भी प्रस्तुत की गई है। विशेषकर उनकी रोगहन्त्री एवं स्वास्थ्य-प्रदायिनी शक्ति का तो बहुधा उक्छेख मिलता है और उन्हें वैद्यों में श्रेष्ठ 'वैद्यनाथ' कह कर भी सम्बोधित किया है।

ऋ सेद के प्रमुख देवताओं में तो मरूत हैं जिनकी संख्या कहीं २९ तो कहीं १०० बताई जाती है। ये पवन तथा वाख्या पर अधिकार रखने वाले देव हैं। ये रुद्र के आत्मज हैं तथा रंग-विरंगी जलद-चेतु 'प्रिनि' की प्रसृति हैं। काम के समय इनके रूप की तुलना अग्नि के साथ की गई है और एक बार तो इन्हें 'विद्युत के अहहास से प्रसृत' भी कहा है। मरूत युवंक बीरों का एक दल है, ये भाले और परसे को हाथ में लिये मस्तक पर शिरखाण (लोहे के टोप) पिहने हुए रहते हैं। ये सुवर्ण के आभरण धारण करते हैं, विशेषकर अहद और नृतुर इनके प्रिय आभूषण हैं—

'याबो न स्त्रिश्चितयन्त खादिनो व्यास्त्रिया न युतयन्त बृष्टयः। कुद्रो यह्यो मस्तो स्वमवश्चलो वृषाजीन पृश्न्याः शुक्र ऊर्धान ॥'

विद्युत् से चमकते हुए सुवर्ण रथों पर ये विराजमान होते हैं, तथा इनके हाथों में प्रदीस उनका विद्यमान रहती है —

'अर्व समयन्त विशुतः पृथिव्यां यदी घृतं मुख्तः प्रणुवन्ति ॥ "

कभी-कभी ये अपने रथ में घोड़े भी जोड़ छेते हैं। इनके घोड़े रंग यिरंगे धब्बे वार्छ 'सारक्र' जैसे होते हैं। एक बार तो उन्होंने वायु को घोड़े की तरह अपने रथ में जोड़ दिया था।

मस्त् का स्वरूप वन्य बराह अथवा सिंह की भाँति भीषण एवं दारूण वताया गया है, वे अपने स्थ की नेमि से पर्वतों को विदीर्ण कर देते हैं—

'वर्षन्ति मुख्तो मिह्नं प्र वेषयन्ति पर्वेतान् । यद्यामं यान्ति वायुमिः॥'

(男0 6, 0-8)

<sup>9.</sup> ये आपने बाहुबल से उसी तरह चमकते रहते हैं जिस तरह नक्षत्र-मण्डल से व्योमतल चमकता है और पयोधर से प्रसूत तिंडन्माला की तरह उनका धारासम्पात देदीप्यमान होता है। (ऋ० २, ३४-२)

२. सीदामिनियाँ नीचे भूतल पर अपने स्मित की खुति छिटकाती हैं और उसी समय महहूण एत की वर्षा करते हैं। ( ऋ॰ १, १६८-८ )

मस्द्रण मेह को सर्वत्र बरसाते हैं, साथ दी साथ पर्वतमाला को हिला देते हैं और पबन को साथ लें, वे अपने रास्ते चले जाते हैं।

<sup>•.</sup> पृक्षिनये वै पयसी मरुतो जाताः (तै० सं० २-२-११-४)।

ये मृगपित तथा वन्य वारण की भाँति वनों का विश्वंस करते रहते हैं— 'वनां चिदुग्रा जिहते नि यों भिया । पृथिवी चिद्रेजते पर्वेतश्चित् ॥''

पर्जन्य की वर्षा करना इनका एक प्रमुख कार्य है। ये मेह का चौगा पहन कर दृष्टि से सूर्य की ऑस को डकते हैं, पृथ्वी को दूध से मिगो देते हैं और दृत वरसाते हैं। ये बादल को दुहते हैं, जो सन्तत निर्झरण करते हैं, ये पृथ्वी को जल से आई करते हैं और आकाश से ओले गिराते हैं—

'प्रतिष्टोमन्ति सिन्धंयः प्विम्यो यद्भियां वार्चमुद्रीरयन्ति ।'

वायु की समर्र ध्वनि के कारण मस्त्रण बहुत्र गायक कहे गये हैं और इसी नाते वे देवासुर संप्राम में इन्द्र की सहायता करते हुए बताये गये हैं। वस्तुतः, ये युद्ध के समय सदा इन्द्र के साथ रहते हैं।

पवनदेव, 'वायु अथवा वात', ऋग्वेद के देवताओं में कोई प्रमुख देवता नहीं है। वायु को सम्बोधित कर ऋग्वेद में केवल तीन ही समग्र स्क हैं। पवन देव का मानवीय रूप तो केवल 'वायु' में ही सविशेष विकसित हुआ है जो सदा इन्द्र का सहचारी है; अपेचाकृत कुछ कम मानवमूर्त्ति को धारण करते हुए हृष्टि के देवता पर्जन्य के सहचर के रूप में 'वात' का वर्णन मिलता है। वायुदेवता मनोविचार की तरह तीव्र गतिमान् है, वह एक चेपिष्ट देवता माने जाते हैं और उनकी गति भयावह है। उनका रथ बहुत ओजस्वी है जिसे दो या अधिक ठाल घोवों की जोड़ी खाँचती है। पवन का साधारण पर्याय 'वात' है, उसका रूप कुछ अधिक मूर्त है। वात शब्द की खुरपत्ति 'वा' धातु से है जिसका अर्थ 'वहना' होता है। 'वात' नामक देवता की संज्ञा अधिकतर यौगिक अर्थ में ही प्रयुक्त है। रहादेव की मौंति वात भी रोगापहारी एवं आयुष्पद देवता है; कारण यह वताया जाता है

हे उम देव! आपके सम्मुख वन भी भयभीत हो मुक जाते हैं, और पृथिवी काँप उठती है, पर्वत डोल जाते हैं। (ऋ॰ ४, ६०-२)
 निदयाँ उस समय घोर घर्षर निनाद कर मक्द्रण की रथनेभि की प्रतिथ्वनि करती हैं जब वे जलधरों के स्तनित के रूप में बोलने लगते हैं।
 (ऋ॰ १, १६८-८)

कि उनके पास अमरत्व का रिधान है। अपवेद में एक छोटा सा सुक है
जिसके द्रष्टा ऋषि ने 'वात' देवता की स्तृति निम्नलिखित सन्दों में की है—
'वार्तस्य ज मेडिमानं रथस्य ठुजन्नेति स्तृनयंत्रस्य घोषः।
दिविस्पृग्यांत्यरुणानि कृण्वन्नुतो पति पृथिव्या रेणुमस्यन् ॥(क)
अन्तरिक्षे पृथिमिरीयमानो न नि विशते कतुमच नार्दः।
अपां सन्तां प्रथमजा ऋतावा के स्विज्जातः कुत् आ वंभूव ॥(स)
आत्मा देवानां सुवंनस्य गभी यथावृशं चरति देव पृषः।
घोषा इदस्य श्राण्वरे न कुषं तस्मै वार्ताय हृविषे विधेम ॥'(ग)

अन्तरिस के एक और देवता पर्जन्य है। यह वृष्टि के देवता माने जाते हैं। ऋग्वेद में केवल तीन ही स्क इन्हें सम्बोधित हैं और समग्र संहिता में कोई तीस बार इनका उरलेख है। बहुत से मन्त्रों में तो पर्जन्य शब्द केवल मेच का ही वाचक है। पर्जन्य का मूर्त रूप सदा जल बरसाने वाले मेच के साथ निकट सम्बन्ध रखता है। इसी कारण जलधर पर्जन्य को उधम्, दोहनपात्र अथवा मझक भी माना गया है। बहुधा पर्जन्य को वलीबई के साथ उपमा दी गई है और वह स्वभावतः वृष्टि करनेवाला समझा

<sup>(</sup>क) अब में बात के रय की महिमा का वर्णन करता हूँ। वह रय घर्षर ध्वनि करता हुआ दौड़ता है, उसकी (रय की) ध्वनि ही वज्ररूप मेघ-गर्जन है। गगनजुम्बो वह रय बिजली उकाता हुआ आगे बढ़ता है और इसके येग से मृतल रेणुरूपित हो जाता है। (अट १०, १६८-१)

<sup>(</sup>ख) अन्तरिक्ष में अपने मार्ग से जाता हुआ बात किसी भी दिन विराम नहीं करता। यह आपोदेवता का सहज ऋतम्भार सखा है। ऐसे महान् देव की कहाँ से तो उत्पत्ति हुई और वह यहाँ किथर से पधारे हैं। ( ऋ० ९०, ९६८-३ )

<sup>(</sup>ग) यह देवताओं की आत्मा है और भुवनों की प्रस्ति है। यह देवता स्वच्छन्दरूप से जहाँ चाहे वहाँ विचरता है। उसकी ध्वनि ही अवण गोचर होती है मगर उनका स्वरूप दृष्टिगोचर नहीं होता। ऐसे वात देवता की हम इवि से अर्चना करते हैं। (अड॰ १०, १६८-४)

जाता है। पर्जन्य के कृत्यों का उल्लेख निम्नलिखित मन्त्रों में बड़े सुचार रूप से किया है —

> वि वृक्षान् हेन्त्युत हेन्ति र्क्षलो विश्वं विभाय भुवंनं महावंधात् । उतानीमा ईपते वृष्ण्यावतो यत्पुर्जन्यः स्तुनयुन् हन्ति वुष्ण्यतः ॥ (क) रुधीव कश्यांद्रवाँ अभिक्षिपन् नार्विदृतान् कृषुते वृष्पाँदेशह । द्रात् सिंहस्यं स्तुनथा उदीरेते यत्पुर्जन्यः कृषुते ने वृष्यं नर्भः ॥ (ख) प्र वाता वान्ति प्तयंन्ति विशुत् उदोर्षशिक्तिहते पिन्वंते स्वः । इरा विद्यंस्मै भुवंनाय जायते यत्पुर्जन्यः पृथिवीं रेतुसावंति ॥ (म) भूभि केन्द्र स्तुनयु गर्भमा भ्रां उदुन्वता परि दीया रथेन ।

<sup>(</sup>क) पर्जन्य देव पृश्लों को हिलाकर घराशायी कर देता है; वह दानवगण का विश्वंस करता है। सारा विश्व उसके भय से काँयता है। उस शक्ति-शाली देव से तो निर्दोव व्यक्ति भी दूर भागता है, कारण वह कदावारी व्यक्तियाँ का विनाशक है। ( ऋ. ५-८३-२ )

<sup>(</sup>ख) पर्जन्य सारिथ की भाँति घोड़ों पर चाडुक मारता है। वह दृष्टि दूतों को तेज़ी से भगाता है। दूर से ही उसका सिंहनाद सुनाई पढ़ता है जब बह गगन-मण्डल को जलधरों से ज्याप्त कर देता है। ( ऋ. ५-८३-३ )

<sup>(</sup>ग) भाँघी बहने लगती है, बिजली तड्पने लगती है, बनस्पतियों में से अक्कर फूटने लगते हैं और ज्योतिश्वक की सधारभूमि, ब्योमतल जलाई हो जाती है जब पर्जन्य देव पृथ्वी में बीज का स्फुरण करने उद्यत होते हैं। ( श्व. ४-४२-४ )

हति सु केर्ष विवितं न्येश्चं समा भवन्त्रती निपादाः ॥ (घ)

आपोदेवता — ऋग्वेद के चार सूत्रों में आपोदेवता का वर्णन है। उनमें कहीं माल्ख़ की, अथवा मुख्य भाषां की, तो कहीं देवस्व की भावना प्रकट की है। वे यह में उपस्थित होती हैं तथा वरप्रदान करती हैं। माल्भाव की दृष्टि से वे विद्युद्ध्य अग्नि की जनयित्री हैं और उनके पुत्र 'अपां नपात' कहलाते हैं। से वे विद्युद्ध्य 'आप' कालुष्य का अपहरण करती हैं तथा इनकी स्तुति धर्मलोप, हिंसा, ये दिश्य 'आप' कालुष्य का अपहरण करती हैं तथा इनकी स्तुति धर्मलोप, हिंसा, मिध्याभापण, अनिशाप तथा अन्य पापों से विमुक्त होने के लिये की गई है। ये रोग की चिकित्सा करती हैं, चिरायु बनाती हैं तथा अमरत्व प्रदान करती हैं। परम रमणीय युवितयों के नाते भायों क्ष्य में इन देवताओं के साथ नव-युवा सोम विद्यार करता है, वह इनके पास कामुक के रूप में उपस्थित होता है और ये रमणीय देवियाँ युवक के सीन्दर्य पर मुख्य हो वशीभूत होती हैं।

नदी देवता — ऋग्येद में कई नित्यों पर चेतनधर्म का आरोप कर देवत्व की कल्पना की है। एक सुक में सिन्धु नदी का वर्णन है और अन्यत्र एक सुक में विपाशा और शतुद्र उसकी भिगिनियों के रूप में संस्तृत अन्यत्र एक सुक में विपाशा और शतुद्र उसकी भिगिनियों के रूप में संस्तृत हैं। देवतारमा निद्यों में सरस्वती को सर्वोत्त्रकृष्ट स्थान दिया है। उसे सम्योधित कर तीन अञ्चल्ड सुकों की रचना ऋग्वेद में मिळती है, साथ ही साथ प्रकीण रूप में तो अनेक मन्त्र सरस्वतीपरक उपज्य्य होते हैं। अन्य निद्यों की अपेशा सरस्वती पर सर्वाधिक चेतनधर्म आरोपित हैं। तथापि कहना होगा कि ऋग्येद के ऋषि पूरी तरह सरस्वती के नदीभाव को मूछे नहीं हैं। उसका स्थान माताओं में, निद्यों में तथा देवियों में कहीं उच्च है। उसका अञ्चय वचारस्थळ सकळ श्रेय का निधान है। उसकी कृपा से समृद्धि, पृष्टि और तृष्टि तथा सन्तित का लाभ होता है। एक ऋषि

<sup>(</sup>घ) गाजो श्रीर गरजो ! श्रीर श्रोजस्थी बीज का धारण करो । जलघारी रथ को लेकर इमारे बारा श्रीर उड्ते रहो । पानी की मराक का गुँह खोल कर नीचे की श्रीर भूगल पर मुका दो ताकि इग्रँ, तालाब श्रीर समतल भूमि सब इकसार हो जाँग । (श्र. १-४३-७)

१. श्र. मण्डल १० स्च ७५।

२. अ. मण्डल ३ स्क ३३ ।

ने तो 'उलसे विरहित किसी भी स्थल पर मेरा वास कदापि न हो' यह मनःकामना प्रकट की है। सरस्वती को अन्तरिश्व से अथवा पर्वताप्र से अवतीर्ण हो यज्ञभूमि में उपस्थित होने का आवाहन भी ऋग्वेद में मिलता है। हो सकता है, यही धारणा वेदोत्तर युग में गक्षा के सर्वप्रथम स्वर्ग में होने की और तत्पश्चात् भूलोक में अवतरण की करूपना का आधार हो। सरस्वती ऋग्वेद में केवल देवतात्मा नदी है, परन्तु ब्राह्मण प्रन्थों में उसका स्वरूप वाग्वेदी का होकर वेदोत्तर परम्परा में यह बुद्धि एवं वाग्मिता की अधिदेवता वन कर बहादेव की पक्षी मानी गई है।

पृथ्वी — पृथु अर्थात् विज्ञाल रूप को भारण करने वाली पृथिवी की महिमा ऋग्वेद में एक छोटे से त्रिमन्त्रात्मक सुक्त द्वारा प्रथित है। यह दिवस्पति से कभी भी पृथक् नहीं चताई गई है। उसे देवी के रूप में सम्बोधित करते हुए भी सुक्तकार दिवस्पति को दिन्य पत्नी के रूप में उसके सम्बन्ध को प्रकट किये विना रह न सके। पृथ्वी-सुक्त में कहा है —

'दुहाचिया वनस्पतींन् श्मया दर्श्वण्योजसा। यत्तें श्रश्नस्यं विद्युतों दिवो वर्षन्ति बृष्टयः ॥'

पृथ्वी के विषय में चेतन धर्म के आरोप की मात्रा बहुत ही स्तोक है। देवस्व को धारण करती हुई वह सर्वत्र प्रस्थक्त रूप से ही वर्णित है।

अद्रि—म्लोक के पाथिव देवताओं में सबसे प्रधान अप्ति है। बैदिक देव-गण में भी इन्द्र के बाद अप्ति का ही प्राधान्य है। ऋग्वेद में अप्तिदेव को सम्बोधित लगभग २०० से अधिक सुक्त हैं। इस लोक में समस्त यशिय किया-कलाप अप्तिदेव के ही द्वारा सम्पाधमान होने के कारण अप्तिदेव के स्वरूप में पुरुषोधित आकार की कल्पना करना ऋषियों को अस्यधिक आवश्यक प्रतीत होना चाहिये था किन्तु लेटिन भाषा में प्रचलित 'इग्निस' शब्द के तुल्यरूप 'अप्ति' शब्द ऋग्वेद में केवल अप्ति का ही बाचक है। इस प्रकार के प्रयोग-बाहुल्य के कारण अप्तिदेव के स्वरूप की कल्पना में प्रस्थाकर का आरोप अस्यधिक नहीं हो पाया। जो भी इन्ह्य अप्ति के अवयव रूप में प्रकल्पित हैं वे सव यज्ञिय अप्ति के सर्वथा अनुरूप हैं। यत से प्रजबलित होने वाले अप्तिदेव

हे पृथ्वी ! स्वयं टडतया स्थित हो कर वनक्कों को अपनी शक्ति के द्वारा तुम भारण करती हो और यह तुम्हारी हो महत्ता है कि तुम्हारे ऊपर विजली चमकाते हुए सेथ मण्डल द्वारा अन्तरिश्व से वृष्टि प्रपात होता है। (अ.४-८४)

का पृतपृष्ट, वृतमुख, वृतकेश आदि संज्ञा से निर्देश किया है। ज्याला ही उनके केश हैं, और पूछ ही रमश्र है। अग्निदेव के मुख देवीप्यमान हैं जिसमें कठोर परन्तु शुभ्र सुवर्णं जैसे अथवा चमकीले इस्पात की तरह दाँत शोभमान हैं। अग्निदेव के मुख में एक जिह्ना की — कहीं-कहीं अनेक जिह्ना की भी — करपना की गई है। अग्निदेव की तुळना कहीं अश्व से की है तो कहीं उन्हें अश्वरूप ही बताया है। यह देवताओं के समीप हिंब को छे जाते हुए यज्ञरथ में जोड़ हुए अश्व ही समझे जाते हैं। सहसा अन्तरिष में उड़ कर बड़ी तीझ गति से वह देवताओं के समीप जा पहुँचते हैं, अत एव कहीं-कहीं अग्नि की तुलना गरुड़ से भी की गई है। अग्निदेव दावानल के रूप में अपने तीवण दाँतों से वन को खा जाने वाले भी कहे गये हैं। अग्नि की ज्योति उपादेवी की अथवा सूर्यं की आभा के सदश अथवा विद्युत् की अनुकारिणी बताई गई है। यह एक विशेष बात है कि इतने देदीच्यमान देव के चरण चिह्न अथवा परिधि सदा रयामवर्ण ही वर्णित हैं। अबि के घोड़े भी श्यामवर्ण की ही रेखा को अङ्कित करते हैं। सदागति पवन से प्रेरित हो अग्निदेव वन में सञ्जार करते हैं। बन में ब्यास हो अग्निदेव भूमि का मुण्डन करते हुए नापित की भाँति केश-वपन करते हुए कहे गये हैं। अग्निदेव की ज्वालाएँ समुद्र की लहरों के समान निनाद करती हैं। वर्नों में फैळ कर बुचों को जलाते हुए अग्निदेव बुपभ की भौति नर्दन करते हैं। तृण-काष्ठ को भस्म करते हुए अग्निदेव के ब्योमन्यापी श्फुलिङ्गी के रव से आकुछ हो पशु-पत्ती भाग उठते हैं। मानों अपनी विजय पताका को फहराते हुए ही अग्निदेव समस्त गगन मण्डल को धूम से आवृत कर देते हैं, इसी हेतु उन्हें 'धूमकेतु' भी कहते हैं। इसी आधार को छेकर कहा जाता है कि अग्निदेव वासु से प्रेरित पूछ अथवा अरुण रंग के अर्थों से वाहित रथ में सम्रार करते रहते हैं। यज्ञरूप सारिय को छेकर अश्वरथ पर आरूड हो अग्निदेव यज्ञ में भाग छेने के हेतु देवताओं को आमन्त्रित करने के छिये स्वर्ग पहुँचते हैं।

ऋग्वेद के ऋषियों ने अग्निदेव के अनेक जन्म, नाना रूप और विविध स्थानों की कहपना की है। उनका कथन है कि दो काष्ट्रकण्ड के परस्पर वर्षण से अग्नि की प्रतिदिन उत्पत्ति होती रहती है। नवजात शिशु की भौति अग्नि को जन्म देने वाले वे दो अरणिकाष्ट उनके माता-पिता हैं। शुक्क काष्ट से सर्जाव अग्नि-देवता की उत्पत्ति होती है। यह ऐसा शिशु है जो उत्पन्न होते ही अपने जनक-जननी का संहार कर देता है। उसका प्रसव दस कुमारियों द्वारा होता है जो बास्तव में दल अहुळियाँ हैं। उन्हीं के द्वारा अग्नि प्रज्वित की जाती है। अग्नि को वळ का पुत्र (सहसस्पुत्र) माना है; कारण, उवाला को प्रज्वित करने में वळ ही अरिण का मन्थन कर अग्नि को प्रकट करता है। प्रतिदिन प्रातः अग्नि के प्रज्वित किये जाने से कहा जाता है कि अग्निदेव सुवह जगते हैं और उनका नाम 'उपर्युध' है। इसी कारण अग्नि को देवताओं में किन्छ माना जाता है। कहीं-कहीं अग्नि को सबसे श्रेष्ठ भी बताया है क्योंकि उनके द्वारा सर्वप्रथम यज्ञ की प्रसृति हुई है। यों ऋग्वेद के एक ही सुक्त में अग्नि को श्रेष्ठ एवं कनिष्ठ ऐसे दो विरोधी विशेषणों से विशिष्ट बताया है।

अप्रि आकाश के जल से प्रस्त होता है यह भी कहा है। बहुया कहा जाता है कि स्वर्ग से अप्रि को लाया गया। पृथ्वी पर उत्पन्न, बायु से प्रस्त, तथा आकाश में वर्तमान होने के नाते बहुया अप्रि ब्रिरूप माना जाता है। देवताओं ने उसे तीन रूप दिये, उनकी तीन योनियाँ हैं और तीन ही घर हैं। 'सर्वप्रथम अप्रि का जम्म आकाश में हुआ, दूसरी बार हमारे लिए भूतल पर, और तीसरी बार जल में हुआ।' प्रारम्भ में भारतीय ब्रिम्ति का वह मुख्य आधार है जिसका आश्रय ले वैदिक युग का बहुत मुख्य रहस्यवाद प्रचित हुआ। सम्भवतः यह तीन लोकों में विभाजित 'सविता, मरत् और अप्रि' ऋग्वेदीय ब्रिम्ति का ही प्वंरूप नहीं; अपित सुर्य, इन्द्र, और अप्रि' ऋग्वेदीय ब्रिम्ति का ही प्वंरूप नहीं; अपित सुर्य, इन्द्र, और अप्रि' ऋग्वेदीय ब्रिम्ति का भी, जो वास्तव में ऋग्वेद में वर्णित न होते हुए भी प्राचीन है। सम्भवतः यही ब्रिम्ति की करपना ऐतिहासिक परम्परा में आगे चलकर ब्रह्मा, विष्णु और शिव रूप हिन्दू ब्रिम्ति की जननी हो। अप्रि की इस ब्रिम्ति ने ही शायद यह सुझाया हो कि यज्ञिय अप्रि के तीन माग करियत किए जाँय जो पीरोहिस्य सम्प्रदाय का एक मुख्य अङ्ग है।

भौतिक अग्नि की बहुरूपता के कारण अग्नि के अनेक जन्म किएत किए गये हैं। कारण, वह प्रत्येक कुछ और घर में निवास करता है और अनेक स्थानों पर प्रज्ञविक्त किये जाने पर भी वह एक ही है। कई जगह विकीण हो जाने पर भी वह एक है और एक ही प्रकाशक है। इतर अग्नियाँ उससे उसी तरह सम्बद्ध हैं जैसे एक एक से अनेक शासाएँ सम्बद्ध होती हैं। वह अनेक देवी रूप धारण करता है और उसके नाम भी कई हैं। परन्तु उसमें सकछ देवता उसी तरह ओत-प्रोत हैं जैसे रथ की नेमि में अनेक आर । यहाँ हम इस तथ्य को पाते हैं कि अग्नि के विविध रूपों की उक्त करपना ने बहुदेववाद में स्थास एकेरवर-वाद की भावना को प्रसुत किया है।

अग्नि अमर है, पर मृत्युलोक में उसने अपना वास स्वीकार किया है। गृहस्थों के घर उसका रूप अतिथि का माना जाता है। वही एक देवता है जिसे गृहपति कह कर सम्बोधित किया है।

यशिय बिल को अग्निदेव ले जाते हैं अत एव उन्हें दूत की संज्ञा भी दी गई है जो भू एवं स्वर्ग और पुरोहित के मध्य यातायात करते रहते हैं। वास्तव में, वह स्वयं ही बड़े पुरोहित हैं, ठीक उसी तरह, जैसे इन्द्र एक वीर भट है।

इसके अतिरिक्त अग्निदेव यजमान के यहा कह्याणकारी हैं। वह आहुति देने वाले यजमान की ओर सहस्र नयन से दृष्टिपात करते हैं और उसके शत्रुओं को सूखी सिमधा की तरह भरम कर देते हैं। अपकारी पर तो वह ऐसे टूट पहते हैं जैसे वृष्ट पर विजली टूटती है। समस्त मंगल अग्नि से ही प्राप्त होते हैं जैसे शाखाएँ वृष्ट से फूटती हैं। समस्त निधि उसी में संगृहीत है और वही लक्ष्मी का द्वार खोलते हैं। वही आकाश से पर्जन्य की वर्षा करते हैं, मरूस्थल के लिए तो वह वसन्त हैं। अग्निदेव जो वरदान देते हैं वे मुख्यतः पारिवारिक सुख, सन्तिति और रिद्धि-सिद्धि से सम्बन्ध रखते हैं जैसे इन्द्र अधिकतर विजय, शक्ति और कीर्ति प्रदान करते हैं।

अग्निप्जा के सम्प्रदाय में अग्नि का मुख्य कर्म भूत-प्रेतादि को भगाना और उन्हें भस्म करना तथा विपश्चिमों के द्वारा प्रयुक्त मन्त्र-तन्त्र को व्यर्थ करना रहा है। पुरातन समय से चलकर यह भावना ऋग्वेद में भी अवशिष्ट रही, अग्नि को वहाँ भी रचोहण नाम से सम्बोधित कर उन्हें अपने तेज से राज्यों को भगा देनेवाला बताया है। जो भी हो, अग्नि की यह चेष्टा और किसी देवता की अपेचा विशेषतः वैदिक कर्मकाण्ड में तथा स्कों में भी वर्णित है।

सोम— अप्ति-पूजा के अतिरिक्त ऋग्वेद की विधियों में सोम-याग एक मुख्य अनुष्ठान है, अत एव ऋग्वेद में सोमदेव का मुख्य देवताओं में होना स्वाभाविक है। ऋग्वेद का पूरा नवाँ मण्डल और यत्र-तत्र कतिएय प्रकीण स्क सोम के स्तुतिपरक हैं। यों बहुधा उन्नेल के मापदण्ड से निर्णय किया जाय तो, बैदिक देवताओं में तीसरा प्रधान पद सोम को दिया जा सकता है। सोमवन्नी और उसका रस ऋषियों के सामने सदा उपस्थित रहता है और उसी के बल सोम के मूर्त रूप का वर्णन है। नवम मण्डल में अधिकांत्र वे मन्त्र हैं जो सोम की उस अवस्था का वर्णन करते हैं जब बह पश्थरों पर पीसा जाता है और उसका रस ऊन के छुग्ने से लक्दी के

पात्रों में बहुता है। वह सोम-सुरा देवताओं को फूस के प्याले में अपित की जाती है। ऋषियों का मतलब तो सोम-रस के निकालने के प्रकारों से विशेषकर है जिसका वर्णन उन्होंने विविध कल्पनाओं के साथ और रहस्य-मव रूपकों द्वारा अनन्त रूप में किया है। विवस्तान की पुत्रियों अथवा दत्त की सोवर कमारियों द्वारा सोम के पवित्रीकरण का वर्णन करते. समय ऋषियों का आशय दस अँगुलियों से है। सोमवल्ली को चर्म के आस्तरण पर रख सिल पर विसने से उनका तात्पर्य गो-चर्म पर रस को वहाने से है! भेड के ऊन के छुन्ने से छनकर सोमरस के भाण्ड में गिरने की विधि को ऋषियों ने अनेक प्रकार से वर्णित की है। सोम-रस की धारा को बनों में वेग से दौड़ती हुई महिषी की भौति बताई है। देवता सोम-भाण्ड पर पश्चिमों की भाँति जमा होते हुए बताये गये हैं। किपश देवता सोमपात्रों पर इस तरह आकर बैठता है जैसे वृत्त पर पत्ती । पात्र में सोम-रस के साथ पानी मिलाया जाता है। इसकी तुलना अपने खुण्ड में वेग से घुसते हुए, ज़ोर से ध्वनि करते हुए बूषभ से की है। सोम-साम के गायकों द्वारा बेरित वह सोम रस जल का परिधान पहने भाण्ड में नृत्य करता है। उस दारमय पात्र में कीडा करता हुआ वह सोम-रस दस कुमारियों के द्वारा शुद्ध किया जाता है। वह 'आप' का पुत्र है जो उसकी जननी है। जब पुरोहित सोम को दूध से मिश्रित करता है तब उसे गो-परिधान से परिहित बताया है।

पात्रों में बहते हुए सोमरस की ध्विन का वर्णन बहुत अत्युक्तिपृणें है। एक ऋषि कहता है कि सोम का मधुर बिन्दु इन्ने पर टपकता हुआ बोदाओं जैसा निनाद करता है। सर्वत्र इस ध्विन का वर्णन कहीं गर्जन के रूप में, कहीं रम्भाने के रूप में, तो कहीं विजली के कहकने के रूप में किया है। ऐसे प्रसङ्गों में, प्रायः सोम की तुल्ना वृषभ से की है। दुम्धिमिश्चित अथवा शुद्ध जल थेनु-रूप कहा गया है।

सोमरस का रङ्ग पीछा होता है। अत एव ऋषियों ने सोम का शारीरिक गुण ओज बताया है। सोम के तेज से किरणें निकछती है और वे प्रायः सूर्यविम्ब में समा जाती हैं।

सोमपान आनन्ददायक एवं उत्तेजक होता है। अत एव उसे अमरस्व प्रदान करने वाला दैवी पेय बताया है; उसे अमृत भी कहा है जो प्रीक धन्त्रोसिया का समक्त है। सोम वह सुरा है जिसने देवताओं को अमर बनाया। सोम बजमान को अन्नस्य लोक में पहुँचा देता है जहाँ निरन्तर प्रकाश और तेज है और उसे यमलोक में भी अमर बना देता है। अत एव यह स्वाभाविक ही है कि सोम में औषधि के गुण पाये जाते हों। वह आतुर के लिए औषधि है। सोम-देव हर रोग को दूर करता है, अम्धे को दृष्टि देता है और पंगु को गति।

सोम-रस के पान से स्वर तीव हो जाता है मानों वह केवट की तरह किसी नैया को ही प्रेरित कर रहा हो। सोम-पान से विचार-शक्ति उदीपित होती है। उसके याजक घोषणा करते हैं "हमने सोम पान किया है, हम अमर हो गये, हम दिव्य ज्योति में मिल गये और हमने देव का सामात्कार किया है"। सोम का उत्तेजक गुण विशेषकर इन्द्र के वर्णन में पाया जाता है; कारण, यही सोम इन्द्र को दानवों के विरुद्ध युद्ध करने की स्फूर्ति और यल प्रदान करता है।

सबसे अधिक गुणकारी छता होने के कारण सोम को वनस्पति भी कहा है। सोमहता का निवासस्थान पर्वत-श्रेणी है। यह बात अवेस्ता में होमा के वर्णन से प्रमाणित होती है। वास्तव में इसका स्थान तो स्वर्ग है जहाँ वह उत्पन्न होती है। वह पृथ्वी पर स्वर्ग से ही छाई जाती है यह धारणा स्वर्ग से सोम को छाने वाडी श्येन-कथा में वर्णित है। सम्भवतः यह कथा विद्युत् और उसके साथ ही पर्जन्य वर्षा के सामान्य प्राकृतिक दश्य का एक पौराणिक रूप है।

प्रस्थेद के पिछ्छे कुछ सूकों में सोम स्पष्टतः चन्द्र-रूप वर्णित है। अधर्व-वेद में सोम कई स्थान पर चन्द्रवाचक है। यद्धवेद में सोम का ऐसा वर्णन है जिसमें औपिषयाँ (नचत्र) उसकी पित्रयाँ वताई गई हैं। चन्द्र रूप सोम की यह करपना बाह्यण-प्रत्यों में सर्वत्र है जिसके एक पच में चय का कारण यह बताया है कि देवता और पितर उसके अमृत का पान करते हैं। एक उपनिषद में ऐसी उक्ति हैं कि चन्द्र ही राजा सोम है। वह देवताओं का पेय हैं और भोज्य भी। अन्ततः वेदोत्तर साहिस्य में सोम चन्द्र का पर्याय ही हो गया है। देवता उसका चय करते हैं इसिछए वह एक-एक कछा से चीण हो जाता हैं जब तक सूर्य पुनः अपने तेज से उसे परिपूर्ण नहीं कर देता। यह कुछ अचानक समन्यय जैसा प्रतीत होता है। सोम के चन्द्रमा से इस तादास्य की कस्पनाका ऋषियों द्वारा सोम के दिश्य स्वरूप और तिमिर भेदन की शक्ति के अस्युक्तिपूर्ण वर्णन से उद्गम हुआ है। ऋग्वेद में कई स्थानों पर ऐसा वर्णन पाया बाता है कि पानी में भिगोने पर सोमवल्ली फूछ उठती है और उससे युँद टपकती हैं अत एव उसे इन्दु कहा जाता है।

ऋग्वेद के सुक्त में कहा है कि भाण्ड में रक्खा सोम ऐसा सुभग छगता है जैसा जल में प्रतिविभ्वित चन्द्र । सोम-सुक्तों में जो रहस्वात्मक रूपक हैं उनसे सोम की प्रतिमा का पूर्ण परिचय प्राप्त हो जाता है।

अवेस्ता और वेद की तुलना करने पर यह स्पष्ट है कि भारतीय-इरानी
युग में और पौराणिक गाथाओं में सोम का विशेष स्थान था और इसका
धार्मिक सम्प्रदाय में भी महत्त्व था। ऋग्वेद में और अवेस्ता में कहा
है कि सोम पहाड़ों पर उगता है, उसे पद्मी ले जाते हैं; वह वनस्पति है जो
दीवांयु और अमर वनाती है। दोनों ही ग्रन्थों में कहा है कि उसका
रस निचोद कर दूध में मिलाया जाता है। उसका जन्मस्थान स्वर्ग है जहाँ
से वह प्रथ्वी पर लाया जाता है। दोनों ग्रन्थों में उसका एक घूँट शक्तिशाली
देवता बना देता है; दोनों जगह दिल्य सोम भौमिक सोम से भिन्न माना
गया है। दिल्य सोम देवतारूप है और यहाँ का सोम रसक्प है। दोनों
में साम्य इतना अधिक है कि सोम और होम के नाम और गुण तथा
विशेषण भी इकसार हैं।

### भावात्मक देवता

श्चरवेदीय युग की विचारधारा का विकास यह प्रमाणित करता है कि कमशा भारतीय छोग मूर्त की अपेशा भायात्मकता की ओर आगे प्रस्तुत हो रहे थे। इस प्रगति का एक परिणाम यह है कि उन्होंने भाय-रूप देवताओं की करुपना की। यथिए ऐसे देवताओं की करुपना की संख्या कम है तथापि ऋग्वेद के दशस-मण्डल में इन्हीं का वर्णन है। कुछ तो मानव के आन्तरिक उदात्त भावों को ही देवता का रूप दे दिया है। उदाहरणार्थ, एक छोटे से स्क में श्रदा का और दो स्कों में मन्यु (रोप, अमर्प) का वर्णन है। इतर वेदों में यह प्रगति विशेष पाई जाती है। अथर्व वेद में काम को देवता माना है, वह अपने वाणों से हृद्यों को विद्य करता है। वस्तुतः लौकिक साहित्य में सुपरिचित कुसुमशर रतीश का वह पूर्व रूप है। कर्तृत्व शिक का प्रतिनिधित्व करते हुए अनेक भावप्रधान देवता हैं जैसे धाता और प्रजापति। साशाद रूप से ये भाव-रूप नहीं, परन्तु पूर्ववर्णित देवताओं की किसी चेशा-विशेष कर से व सावलान वाले गुणमात्र हैं जिन्होंने क्रमशः स्यतन्त्र

सत्ता धारण कर ली है। उदाहरणार्थ, प्रजापित सूख्तः सविता और सूर्यं देवताओं का नामान्तर था; परन्तु ऋग्वेद के अन्तिम मण्डल के अन्तिम मन्त्र में विश्व सर्जन का भार लिए हुए प्रजापित एथक देवता के रूप में उपस्थित होते हैं। यह अथर्वेद में, बहुषा वाजसनेयी संहिता में, और अधिक नियमित रूप से बाह्मण-प्रभ्यों में, देवताओं के पिता के रूप में एक मुख्य देवता मान लिये गये हैं। स्त्रों में प्रजापित और वेदोस्तर युग के ब्रह्मा एक-रूप माने गये हैं।

दशम मण्डल के एक स्क में हमें एक ऐसा रोचक निद्धान मिलता है जिससे पता चलता है कि भावस्वरूप देवताओं की मान्यता क्योंकर हुई। एक मन्त्र है:—

येन धौठुवा पृथिवी चं हुहा येन स्वः स्तभितं येन नाकः । यो अन्तरिक्षे रजसो विमानः कस्मै देवार्य हविषा विर्धम ॥

चौथी पंकि आगे आने वाले नी मन्त्रों का ध्रुवपद है जिसमें प्रजापति को अज्ञात मानकर प्रश्नवाची सर्वनाम "कः" के द्वारा उन्हें संकेतित किया है। वैदिक साहित्य का यह 'कः' आगे चलकर न केवल सृष्टिकर्ता प्रजापति का पर्याय हो गया अपितु वह प्रजापति का एक स्वतन्त्र नाम ही वन गया है।

बृहस्पित — ऋग्वेद के सबसे प्राचीन तथा पिछ्छे अंशों में एक और भावस्वरूप देवता पाये जाते हैं जिनका नाम है बृहस्पित अर्थाद प्राधनाओं के स्वामी । रोट नथा अग्य प्रसिद्ध वैदिक विद्वानों ने बृहस्पित को साचाद भिक्त का मूर्व रूप माना है। परन्तु प्रस्तुत लेखक की सम्मित में वह अग्निदेव की प्रज्ञिय कियाओं का पारम्परिक रूप से दैवीकरण है। कारण, बृहस्पित और अग्नि में पर्याप्त सौसादस्य है। बृहस्पित का मुख्य कार्य पौराहिस्य है। अग्नि की मौति इन्द्र के उपाख्यान में बृहस्पित का भी समावेश हुआ और उन्होंने वहाँ एक स्थायी पद पा छिया। अनेकथा यह वर्णन मिछता है कि बृहस्पित ने वछासुर को जीतकर गो-प्रहण किया। यज्ञ में ब्रह्मा नामक एक ऋखिज होता है। बृहस्पित इस कार्य को करते हैं। इस रूप में उत्तरकाछिक हिन्दू विमृति के मुख्य देवता ब्रह्मा के वह पूर्वरूप हैं। बेदोचर पुराणों में बृहस्पित

१. जिसके द्वारा यह विशाल गगन एवं ऐसी हद पृथ्वी, यह ज्योति तथा स्वर्ग लोक प्रसारित है और जो अन्तरिक्ष में अनेक योजन विस्तीर्ण यात्रा सन्तत करता है ऐसा वह देवता कीन है जिसकी अर्चना हम यह द्वारा करें।

ऋषि के रूप में वर्तमान है। वह सुरगुरु कहलाते हैं और बृहस्पति नामक यह के अधिष्ठाता माने जाते हैं।

अदिति — इसी तरह एक भावारमक कल्पना देवी अदिति की है। यह करुपना एक निराली ही है। यद्यपि इनके नाम पर कोई स्वतन्त्र सुक्त नहीं पाया जाता, तथापि इनका स्फुट उल्लेख अनेक स्थान पर हुआ है। अदिति के केवल दो ही मुख्य स्वरूप हैं : एक, वह रूप जिसमें देवताओं के एक छोटे से वर्गकी वह माता है जो आदिश्य कहलाते हैं और जिनमें वरुण मुख्य हैं; दूसरा, वह रूप जिसमें अदिति अपने पुत्र वरुण की तरह मानव को जारीरिक कष्ट एवं ताप के बन्धन से मुक्त करा देने की शक्ति से सम्पन्न है। यह दूसरा गुण ही उनके नाम को चरितार्थ करता है। कारण, अदिति शब्द का अर्थ है "वन्धन-मोचक" या 'स्वतन्त्रता'। ऋग्वेद के कुछ मन्त्रों में अदिति का अमूर्त रूप भी वर्णित है। एक ऋषि अदिति से सुरचित एवं असीम वरदान माँगता है। अदिति की भावात्मकता का उद्गम इस तरह हुआ माछम होता है—"अदिति-पुत्र"-यह संज्ञा कई बार आदित्यों को दी गयी है । सम्भवतः इस शब्द का सर्वप्रथम प्रयोग "मुक्ति के प्रत्र" इस अर्थ में हुआ होगा। ऋग्वेद की भाषा में इस प्रकार तोव-मोद बहुधा पाया जाता है। इस प्रकरण में प्रयुक्त 'अदिति'-यह स्त्रीलिङ पद क्रमशः किसी देवमृति का बोधक वन गया। संस्कृत भाषा में इस प्रकार के अमूर्त को मूर्त रूप देने का प्रकार बहुत कुछ प्रचलित है। यों अदिति, जिसका उद्गम भारतीय देवी के रूप में है, ऐतिहासिक कम में अपने कुछ पुत्रों से अवश्य कनिष्ठ है जो प्राग्मारतीय युग में प्रचलित थे।

देखियाँ — वैदिक सम्प्रदाय में देवियों को बहुत कुछ गाँण स्थान दिया गया है। जगत के शासन में वह बहुत कम भाग लेती हैं। एक ही देवी उपस् है जो महत्त्व की कही जा सकती है। गौरव का दूसरा स्थान सरस्वती को प्राप्त है जो अप्रधान देवताओं के मध्य रक्खी गयी हैं। पृथ्वी को छोड़कर बहुत कम ऐसी देवियाँ हैं जिनपर एक सारा स्क कहा गया हो। उनमें से एक रात्रि है। अपनी बहिन उपस् के साथ-साथ उसका वर्णन चौ: की पुत्री के रूप में किया गया है। रात्रि के स्वरूप की कर्यना में वह एकदम तमस्विनी नहीं है; परन्तु तारिकत उज्जवल रात्रि रूप है। इन युगल देवियों की मुलना करते हुए फटपि ने कहा है " एक ताराओं से सुशोभित है तो दूसरी सूर्य की आभा से "। रात्रि-स्क के निक्सिक्षित मन्त्र उखेखनीय हैं: —

राष्ट्री ब्यंख्यदायती पुंठ्या देव्यं अभिः ।
विश्वा अधिश्रियोऽधित ॥ १ ॥
ओर्थेषा अमर्त्यानिवातों देव्युं दृद्धतः ।
ज्योतिया वाधते तमेः ॥ २ ॥
निष्ठ स्वसारमस्कृतोपसं देव्यायती ।
अपेर्दुं हासते तमेः ॥ ३ ॥
सानी अद्ययस्यां व्यं नि ते यामस्रविश्मिह ।
वृक्षे न वसति वयः ॥ ४ ॥
नि प्रामासो अविश्चत नि पृद्धन्तो नि पृक्षिणः ।
नि प्रामासो अविश्चत नि पृद्धन्तो नि पृक्षिणः ।
वि श्योनासंश्चित्रविर्धनः ॥ ५ ॥
यावयां वृक्यं १ वृकं युवये स्तेनम्हम्ये ।
अथा नः सुतर्रा भव ॥ ६ ॥

रात्रि होने पर, देवी अनेक स्थानों पर अपनी ऑखों के द्वारा नमकती हैं: सर्व प्रकार से युतिमती उस देवी ने अपने आप को सुशोभित किया है।
 (ऋ. १०-१२७-१)

२. वह अमर देवी चारों खोर दर-दूर घाटियों एवं ऊँचे स्थानों पर छ। जाती है : वह प्रकाश को धान्धकार से घेर लेती है। (ऋ. १०-१२०-२)

श्रीर अब रात्रि देवी के प्रकट होते हो उक्ष्मे अपनी बहिन उपा को हटा दिया है: दूर तक अञ्चकार न्याप्त हो गया है। (ऋ. १०-१२७-३)

४. इस प्रकार यह देवी आज हमारे निकट आयी है; जिसके आते ही हम अपने घर ठीक वैसे ही चले जाते हैं जिस प्रकार पक्षी पेड़ पर अपने घोंसले में बुस जाते हैं। (फ्र. १०-१२७-४)

प्र. मामीण विश्वाम करने के लिये गये हैं और पशु भी अपने पैर से, तथा पक्षी अपने पंखों से विश्वाम करने लगे हैं: श्रुचित श्येन पक्षी भी स्वयं शान्त है। (अर. १०-१२७-४)

६ रात्रि देवि! नर एवं मादा भेड़िया से तथा तस्कर से हमारी रक्षा करो : और हमें अन्धकार से सुरक्षित ले जाओ। ( आ. १०-१२७-६ )

देवताओं की पत्नीरूप देवियों का और भी गीण स्थान है। उनकी कोई स्वतन्त्र सत्ता स्वीकृत नहीं है। नामोक्षेख के सिवा उनके सम्बन्ध में और तो कुछ वर्णन प्रायः नहीं मिलता। उनके नाम भी केवल अपने पितयों के संज्ञा-पद में स्वीप्रत्यय लगाकर बने हैं।

युगल देवता — वैदिक उपाक्यानों की एक विशेषता है कि उनमें कुछ युग्म देवताओं की भी स्तुति है जिनके नाम इन्द-समासान्त हैं। पूरे-पूरे सूक में लगभग छः युगल देवताओं का वर्णन मिलता है। सबसे अधिक संख्या में मित्रावरण के नाम पर स्क हैं, परन्तु उनसे भी अधिक बार उन्नेस खावापृथ्वी का है। इसमें सन्देह नहीं कि बावापृथ्वी की युग्म देवता ने ही इतर युगल देवताओं की करपना को प्रसूत किया। इसका कारण यह है कि बावापृथ्वी के युग्म की करपना अतिप्राचीन है। भारोपीय युग में भी हम इसे पाते हैं और यह आख्यायिका इतनी सहज और प्राकृतिक है कि इनके दाम्पत्य-भाव ने प्रागीतहासिक मानव-समाज में सर्वंत्र प्रसार पाया।

सामृहिक देवता — युगल देवताओं के अतिरिक्त कुछ सामृहिक देवताओं का भी वर्ग पाया जाता है जो किसी न किसी देवताविशेष के सदा सहचर हैं। इस वर्ग के मुख्य देवता मरत है जो सदा इन्द्र के साथ युद्ध के समय रहते हैं। उसी तरह रुट्टों का भी एक मण्डल है जो अपने पिता रुट्ट के साथ समय-समय पर रहते हैं। आदिश्यों का छोटा सा समृह सर्वदा अपनी माता अदिति के साथ रहता है। इनमें मुख्य देवता चरण है। ऋग्वेद के दो सन्दर्भों में आदिश्यों की संख्या सात या आठ चताई है। परन्तु बाह्मण-प्रन्थों में नियमित रूप से वे १२ माने गये हैं। सामृहिक रूप से इनकी स्तृति ऋग्वेद के आठ-इस स्कों में पाई जाती है। एक स्क की निम्नलिखत पंक्तियाँ उद्धत हैं जिसमें विशेषकर रक्षा के लिए उनसे सहायता माँगी गयी है।

पुक्षावयो वशोषि व्यस्मे शर्मे यञ्छत ॥ १ ॥ परि जो वृजजन्मधा दुर्गाजि रुथ्यो यथा ॥ २ ॥

जिस प्रकार पक्षी अपने छार्येदार पंस फैलाता है उसी प्रकार आप भी हमारी रक्षा करें। ( ऋ. ८-४७-२ )

२. जिस प्रकार सारिय सराव सड़क से यच कर निकल जाते हैं उसी प्रकार कष्ट हमारे पास से निकल जाँग। (ऋ. ८-४७-५.)

युष्मे देवा अपिषमसि युष्यंन्त इव वर्मस्य ॥ ३ ॥ आदित्या अवहि स्यताधिक्ळादिव स्पर्यः । सुतीर्थमर्वेतो यथार्जनेपथा सुगर्मनेह ॥ ४ ॥

चसु -- प्यांक देवताओं से न्यूनतर महत्त्व का एक और तीसरा देवसमूह चसु का है जिन्हें प्रायः ऋग्वेद में इन्द्र के साथ और इतर येदों में अग्नि के नेतृश्व में उपस्थित वताया है। उनके स्वरूप का स्पष्ट वर्णन नहीं है। वेद में न उनके व्यक्तिगत नाम ही दिवे हैं और न निश्चित संख्या। ब्राह्मण-प्रन्थों में उनकी संख्या आठ है।

विश्वेदेव — अग्तिम एक और वर्ग है विश्वदेवों का, जिनकी स्तुति में लगभग साठ सूक्त सम्बोधित किए गये हैं। यह एक किएत देवताओं का वर्ग है जिनके आह्वान से समस्त हिन्दू देवता उपस्थित हो जाते हैं और सर्वदेव के प्रति अपित विल प्रहण कर लेते हैं। यह एक विचित्र सी वात है कि कहीं-कहीं विश्वेदेव की करूपना यहुत संकीण रूप में पाई जाती है और उन्हें वसु तथा आदिस्यों के समकोट समझा गया है।

देवतातमा — उचकोट के देवताओं के अतिरिक्त अध्येद में कई ऐसे किएत रूप भी हैं जिनका देवत्व पूर्ण रूप से अथवा प्रारम्भ से नहीं माना गया है। इस कोट में ऋभु हैं। यह तीन देवतात्माओं का वर्ग है। ऋग्वेद में इन्हें ग्यारह सुक्त सम्बोधित हैं। निजी विशेषताओं के नाते ये चतुरता और हस्तकौशल के लिये विख्यात हैं। उन्होंने अपने अञ्चत कौशल के कारण ही देवत्व प्राप्त किया है। ये कला-कौशल में खद्दा के सफल प्रतियोगी माने जाते हैं। उनके पाँच पराक्रम अञ्चत हैं। उन्होंने देवताओं के लिये पानपान्न तथा चार चमकीले प्याले बना दिये हैं। सम्भवतः इनका यह अञ्चतपान्न चन्द्र रूप होगा और चार प्याले उसकी कलायें हैं। ऐसा भी माना जाता है कि ये चार प्याले चार ऋतुएँ हैं। यह भी कहा जाता है कि ऋष्मुओं ने

देवताओं । श्राप में विश्वास रख, इस उन मनुष्यों की तरह हैं जो कि कवन के कारण सुरक्षित होकर लड़ते हैं। (ऋ, ८-४७-८)

४. आदिश्यों ! इमारी श्रोर ऐसे देखो जिस प्रकार गुप्तवर किनारे से देखते हैं । हमें आनन्दकारी मार्ग पर वैसे ही ले जाशो जिस प्रकार सूत पोड़ों को सुगम नदी के छिछक्ते स्थान पर ले जाते हैं । ( अ. ८-४७-११ )

अपने माता पिता को पुनः यौवन प्रदान किया है। सम्मवतः ये बावापृथ्वी हैं। इस अद्भुत कार्य के साथ एक और कथानक संख्यन हैं। उन्होंने सूर्य के घर में (अगोधा ) वारह दिन विधाम किया। सूर्य के घर में ऋभुओं की यह यात्रा सम्भवतः उत्तरायण की ओर संकेत करती है। ये वारह दिन बान्द्र वर्ष में इसिल्ए जोड़ दिये गये हैं ताकि वह सौर वर्ष के यरावर हो जाँय। ये वारह दिन दिनमान की अभिवृद्धि से पूर्व, सिध्य काल में रखे गये हैं। चान्द्र वर्ष तीन सौ चौवन दिन का होता है और सौर वर्ष तीन सौ खाइठ दिन का। सारांश यह है कि ऋभु वास्तव में भूमि या वायुमण्डल की परियाँ थी। उनकी कला-कोशल ने उनके सम्बन्ध में अनेक रोचक कथाएँ प्रचलित की हैं।

अप्सराएँ — ऋग्वेद के कुछ प्रकरणों में कतियय स्वर्गीय जल-देवियों का भी उक्लेख है। ये जल में घूमती रहती हैं। अत एव उनका नाम अप्सरा हैं (अप्सु सरन्ति ताः अप्सरसः)। वे गन्धर्व की अधिक्षितियाँ समझी जाती हैं। ऋषियों के शब्दों में ये अप्सराएँ स्वर्ग के उच्चतम स्थान पर अपने प्रियतमों के साथ विनोद करती रहती हैं। अप्सराओं की संख्या एक से अधिक है। परवर्ती बेदों में वताया है कि वे भूमण्डल पर भी विहार करती रहती हैं। ये विशेषतः वृद्धों पर रहती हैं जो उनकी वाँसुरी और कर्ताल की ध्वनि से सङ्गीतमय हो जाते हैं। आह्मण-प्रन्थों में वे सीन्दर्य की प्रतिमाएँ हैं और तृत्य, वाच्च तथा गीत में परम निष्णात हैं। वेदोत्तर साहित्य में वे हुन्द्रसभा की गणिकाएँ हैं। अप्सराओं के साथ प्रेम, न केवल गम्धर्य ही करते, पर कभी-कभी मानवों का भी उनसे स्नेह हो जाता है। एक अप्सरा उवंद्यी है। ऋग्वेद के एक अपरिचित से सुक्त में (१०-९५) उवंद्यी का अपने पार्थिव प्रिय पुरुरवा के साथ सम्बाद मिलता है, उसकी उक्ति है:—

यहिरूपाचेरं मत्येष्ववंसं रात्रीः शरद्श्यतसः ॥

. उसका वह प्रणयी पुनः समागम के लिए प्रार्थना करता है परन्तु उसकी यह याचना अस्वीकृत की जाती है। तथापि टिटोनस के समान वह भी अमरत्व का वरदान पाता है। शतपथ ब्राह्मण में इस प्रणय-कथा का वर्णन

१. अगोह्म अर्थात् जो छिपाये नहीं जा सकते ।

२. मैं एक अन्य हो रूप में मर्त्यलोक में विचरती रही; मैंने वहाँ चार शरद ऋतुएँ विताई और मैं कई रात वहीं रही। (ऋ. १०-९४-१०)

अधिक विश्वद एवं सुसम्बद्ध रूप में मिळता है। उवंशी पुरुरवा से प्रेम करती है; परन्तु इस संयोग की अवधि एक अनुवन्ध पर निर्भर है। ईप्यांलु गन्धवों के द्वारा कपटपूर्वक उस अनुवन्ध का भक्ष करवाया जाता है, और वह अप्तरा तुरन्त ही अपने प्रणयी की दृष्टि से लुस हो जाती है। उसके विरह से उन्मत्त हो, पुरुरवा अन्वेपण करते वन वन में कन्दन करता है और अन्त में वह उसे एक पुन्करणी में इतर अप्सराओं के साथ जल्वर पृष्ठी के रूप में तैरती हुई पाता है। उवंशी उसके सामने प्रकट होती है और उसकी भूरि याचना के प्रस्तुत्तर में एक वर्ष के पश्चाद सकृत उससे मिलने का अभिवचन देती है। इसी उपाल्यान के आधार पर लौकिक साहित्य में कालिदास द्वारा विक्रमोवंशी की रचना हुई है।

गम्बर्व — मूलतः गम्धर्व की कल्पना एक ही न्यक्ति के रूप में हुई थी— ऐसा प्रतीत होता है। कारण, ऋग्वेद में प्रायः सर्वत्र 'गम्ध्वं' पद का एक-वचन में ही प्रयोग मिलता है। अवेस्ता में भी इसी प्रकार 'गम्बर्दवा' का भी उल्लेख एकवचन में ही पाया जाता है। ऋग्वेद के अनुसार यह अप्सरा का प्रेमी है और आकाश मण्डल में सीधा लड़ा रहता है और वायु के अगाध परिसर में निवास करता है। वह द्विष्य वनस्पति सोम का संरच्छ है; कहीं-कहीं उसका सम्बन्ध जल से भी बताया है जो अवेस्ता के अनुरूप है। परवर्ती वेदों में गम्धर्वों की एक जाति है और अप्सराओं के साथ उनका संसर्ग एक सम्तत उन्नेख का विषय है। वेदोचर काल में वे दिस्य गायक बताये गये हैं। वे सदा पवन-वासी हैं। यह धारणा लीकिक संस्कृत में 'गम्धर्वपुरी' इस पद में प्रतिविभिवत है, जो सुगनुष्णा का वाचक है।

मजु — ऋग्येद में अनेक प्राचीन पुरोहितों और वीरों का उल्लेख है जिनमें मजु मुक्य है। वे प्रथम यजमान थे और मानव जाति के मुक्य पुरुष। ऋषियों ने उन्हें पिता कह कर सम्बोधित किया है और समग्र यजमान मानव कहे गये हैं। मानव जाति के इतिहास में मजु का, शतपथ-ब्राह्मण के अनुसार, वही स्थान है जो नोहा का है।

श्रायेद में 'अङ्गिरसः' नाम का एक प्राचीन पुरोहितों का वर्ग है जिनका उल्लेख प्रायः इन्द्र के साथ गो-प्रहण के उपाक्यान में उपलब्ध होता है। इसी तरह भुगु भी प्राचीन पुरोहितों का एक मण्डल है जिनके पास भारतीय प्रोमोधियस, मातरिश्वा ने स्वर्ग से अन्तर्हित अग्नि को लाकर दी। इसका मुख्य कार्य पृथ्वी पर यज्ञिय अग्नि की स्थापना और प्रसार था। निश्चित संख्या में कुछ पूर्वजात पुरोहित हैं जिनका ऋग्वेद में बहुत ही कम वार उल्लेख पाया जाता है। ये सप्तिषि हैं। ब्राह्मण-प्रन्थोंक अनुसार सप्तिष-मण्डल में सात नचन्न माने जाते हैं। कहा जाता है — पूर्व ये भाखू के रूप में थे। ऋग्वेद के सप्तिष्यों की सात नचन्नों के साथ तादात्मय की करपना निश्चय ही संख्यागत समानता के कारण हुई है। कारण, ऋग्वेद में 'ऋच्छ' शब्द भाखू और नचन्न दोनों का ही वाचक है।

दैवी पशु — वेद के उपाल्यानों तथा धार्मिक धारणाओं में पशु-वर्ग का भी भाग अनल्य है। पशुजाति में वे पशु विशेषतर उल्लेखनीय हैं जो देवताओं के रथों का परिवहन करते हैं। सूर्य के साथ तो अश्व का सम्बन्ध और भी सविशेष है। वैदिक कर्मकाल्ड में 'वाजी' सूर्य और अग्नि का प्रतीक माना गया है। श्वस्वेद के दो सुक्त' अश्व के विषय में वर्णन करते हैं जिससे यह पता चलता है कि भारत में प्राचीनतम युग से अश्वमेध की परम्परा प्रचलित थी।

अरवेद में सबसे अधिक महत्त्व गो को दिया है। निःसन्देह इसका कारण यह था कि भारतीय जीवन के अतिप्रारम्भिक युग से ही इस प्राणी की महत्ता अपनी सर्वोक्ष्ट उपयोगिता के कारण सिद्ध थी।

उपःकाल की किरणें तथा मेघ को गोरूप माना है। पृरिन नामक पर्जन्य देवता गोरूप हैं और वह मस्त् नामक देवों की जननी है। प्रमुद वर्षों करने वाले मेवों पर ही भारत की रिद्धि निर्भर थी अत एव उन्हें विविध वर्णों की गौओं का पूर्व रूप मानना उचित ही है। मेघों को अथर्षवेद में स्वर्ण से सकल कामना को पूर्ण करने वाली गौ कहा है। वास्तव में यही धारणा वेदोत्तर काल में प्रचलित कामदुधा की पुरोगामिनी है। इसके ऋषियों ने बहुधा उर्वी को भी गोरूप माना है। इसका प्रमाण है एक सुक्त, जिसमें ऋषि ने गौ को अदिति और देवता के रूप में सम्बोधित किया है। इससे श्रोतागण पर यह प्रभाव होता है कि गौ अवश्य है। ऋग्वेद में गऊ को वारम्वार 'अभिया' कहा है। यह नाम भी उसकी अवश्यता ही प्रमाणित करता है। अवेस्ता से भी यही प्रमाणित होता है कि गौ के प्रति पूज्य भाव हिन्द-इरानियन युग में भी प्रचलित था। अथर्ववेद में तो गोपूजा पूर्णरूप से स्वीकृत हो चुकी थी, और शतपथ बाह्यण में गोमांस-भन्नक

१. ऋ. मण्डल १, सूक्त १६२-१६३।

<sup>7</sup> M.

के महापातक पर बहुत ही बल दिया है। मौ के प्रति यह प्रीति-भाव न केवल आज तक चला आ रहा है अपितु कालकम से वह अस्यन्त रह और रूद हो चुका है। भारतीय गदर के समय छताक ( चिकने ) कारत्सों ने जो उत्तेजना दी है वह इसी गो-श्रद्धा का परिचायक उदाहरण है। वास्तव में मानव और किसी पश्च का इतना ऋणी नहीं जितना मौ का। इस ऋण का भारतवर्ष ने अपिरमेय पूज्य भावना के द्वारा पूर्णरूप से अपाकरण किया है जो विश्व के किसी अन्य देश में अविज्ञात है। भारतीय जीवन और विचार में धेनु ही इतनी महत्ता है कि प्राचीनतम काल से उसके प्रभाव का पूर्ण विवरण दिया जाय तो वह संस्कृति के इतिहास में अवश्य ही एक महत्त्व का अध्याय वनेगा।

नारा-पूजा — ऋषेद के भयावह जन्तुओं में सर्प सबसे प्रथम उच्छेखनीय है। ऐसा कहा जाता है कि इन्द्र का शत्रु बिछ देश्य सर्परूप ही था। परन्तु सर्प एक देवता के रूप में भी विजित है। इस रूप में सर्प का नाम है अहिबुंध्न्य, जिसका वासस्थान पवन के गम्भीरतम अन्तस्थळ में माना है और सम्भवतः वह दृत्र नामक सर्प के भळे रूप का प्रतीक हो। परवर्ती वेदों ने गम्ध्य आदि के साथ सर्पों का भी उच्छेख देवयोनि के अन्तर्गत किया है। स्कों में तो उन्हें बळि देने का विधान भी मिळता है। इमें परवर्ती प्रन्थों में सबसे पहले नागों का वर्णन मिळता है जो वास्तव में सर्प थे; परन्तु उनका रूप मानव था। वेदोत्तरकाळ में नागपूजन समप्र भारतवर्ष में प्रचळित रहा। ऋष्वेद में कहीं भी नागपूजा का ळच्चण नहीं दीखता, जो भी यह तो आर्थेतर भारतीयों में सर्वत्र प्रचळित है। अतः इस धारणा के छिए आधार मिळता है कि जब आर्थ जाति नागों के इस भारत देश में फैळी, और उसने पाया कि वहीं के अधिवासियों में यह सम्प्रदाय सर्वत्र प्रचळित है तो उसने भी नागपूजा को अपना ळिया।

देवरूप वनस्पति — कई स्थलों पर वनस्पतियों को भी देवता के रूप में सम्बोधित किया है। ऐसा वर्णन विशेषकर वहीं मिलता है जहाँ उनकी परिगणना, जलाशय, नदी, पर्वत, चौ: और पृथ्वी के साथ की है। एक समग्र स्कः औपिथ के स्तुति में कहा है। इस स्कः में औपिथ की स्वास्थ्यपद विशेषताएँ वर्णित हैं। परवर्ती वैविक ग्रन्थों में वनस्पतियों की पृजा भी हैं

१. इ. मं. १०-सू. ९७।

और इन्हें भी अध्ये आदि दिये जाते हैं। वर-यात्रा के समय तो महायूची की पूजना विहित है। ऋग्वेद के एक सूक्त में वन को समष्टि रूप से 'अरण्यानी' कहकर उसकी महत्ता दिखाई है। इसे वनों की करिपत देवता (आत्मा) माना है। प्रकृति के सुन्दर दृश्यों का वर्णन करते हुए वन के भयावह दृश्य और चीस्कार तथा अन्धकार में निर्जन स्थानों का निम्नलिखित पंक्तियाँ में वर्णन है :--

जुत गावहवादन्ति उत वेदमेव दृद्यते । उतो अरण्यानिः सायं शक्दीरिव सर्जति ॥ क ॥ गामुङ्गेषु आ इयति दार्वङ्गेषो अपविधीत । वसंत्ररण्यान्यां सायम् कुञ्जदिति मन्यते ॥ ख ॥ न वा अरण्यानिहीत्स्यन्यक्षेत्राभिगच्छति । स्वादोः फर्लस्य ज्ञाभ्वाय यथाकामं नि पद्यते ॥ ग ॥ आर्जनगर्भि सुर्भि बह्ननामक्रेपीवलाम् । प्राहं मृगाणां मातरंमुरुण्यानिमशंखिषम् ॥ घ ॥

सामान्यतः, वनस्पति और वनदेवियों का कार्य-भाग ऋग्वेद में बहुत ही स्वल्प है।

<sup>9.</sup> ऋ. मं. १० - स्. १४६ I

क. चरती हुई गाव जैसी भ्वनि सुनाई देती हैं, निवास स्थान श्रास्पष्ट से दक्षिगीचर होते हैं और वन-देवी भरण्यांनी सम्ब्या समय में गाड़ी की तरह चरवराहट करती है। ( फ. १०-१४६-३ )

स. यहाँ एक ओर, कोई अपनी गाय को अपने पास बुला रहा है, दूसरी ओर निर्जन जंगल है; जो भी वन में घुमता है वह सोचता है, " मैंने एक चिल्लाइट सुनी।" ( ऋ. १०,१४६-४ )

ग. अर्ण्यानी किसी को भी चोट नहीं पहुँचाती जब तक कोई उसके अत्यन्त निकट नहीं जाता : जब वह स्वेच्छा से मधुर फल खा लेती है तब वह विभाम करती है। ( मु. १०-१४६-४ )

ष. मधुर सुगन्धित, श्रीविध से सुरमित, भोजन से परिपूर्ण, ययपि खेती से रहित, पशुओं की माता, बन-देवी का मैंने प्रशंसा से यशोगान किया है। ( 和. 90-98 (- ( )

अतिप्राचीन युग की एक विचित्र धार्मिक धारणा यह है कि मानव ने स्वरंचित वस्तुओं को भी उपयोगिता के कारण प्रज्य-भाव प्रदान किया है और उनमें देवस्व की कर्णना की है। ऐसी वस्तुओं में मुख्यतः यित्रय उपकरण हैं। उदाहरणार्थ, तृतीय मण्डल के अष्टम सुक्त में यूप को बनाधिपति कह कर सम्बोधित किया है। दशम मण्डल के तीन स्कों में सोम रस को निकालने वाले पाषाणों की देवरूप में गणना की है। कुछ मन्त्रों में हल को भी देवरूप कहा है। एक समग्र सुक्त में युद्ध के विविध शस्त्रास्त्र की स्तुति है। अथव वेद के एक सुक्त में पटह का भी गुणगान किया है।

असुर — ऋग्वेद में असुरों का वहुधा वर्णन है। इनकी दो जातियाँ हैं— एक वह, जो गगनवासी देवताओं के विपत्ती हैं। प्राचीन दृष्टि से एक ही देवता और एक ही असुर के बीच युद्ध की कल्पना है। क्रमशः यह धारणा देवों और दानवों के बीच दो प्रतिपची सेनाओं के मध्य व्यृहरचित युद्ध के रूप में परिणत हुई। ब्राह्मण-प्रन्थों में इस वैमनस्य का निरन्तर वर्णन है। वायु-मण्डल में संचार करने वाले देव-शत्रुओं का सामान्य नाम असुर है। इस शब्द की ब्युरपत्ति उल्लेखनीय है। ऋग्वेद में तो असुर दाव्य प्रधानतः देवों का ही नाम है। अवेस्ता में इसका रूप 'अहुर' है, जो जरथोस्त मत में सर्वोच देव हैं। ऋग्वेद के पिछले भागों में स्वतन्त्र रूप से प्रयुक्त होने पर यह पद दानव का बाचक हुआ। अधर्ववेद में तो इस पद का यही एकमात्र अर्थ है। देववाची यह शब्द किस तरह जातीय विरोध के कारण दानवार्थक बन गया-यह समझाने का एक असफल प्रयत्न किया गया है। कहा जाता है कि वेद-बाह्य जातियों के असुर नामक देवता भारतीय वैदिक विचारों में ठीक उसी तरह दानव हुए जैसे वैदिक देवता अवेस्ता में दानव बन गये। इस मत के समर्थन में किसी भी परम्परा का साच्य या प्रमाण नहीं है। इतना ही नहीं, परन्तु ऋग्वेदकालीन भारतीय के लिए असुर सामान्यतः देववाचक ही रहा और विशेषकर अपने सर्वोत्कृष्ट देवता वरुण का विशेषण । सम्भवतः इस शब्द ने ऋग्वेद में ही, कालकमानुसार, अर्थगत परिवर्तन सहन किया हो। प्रारम्भ से ही ऋग्वेद में असुर शब्द "गूड-शक्ति-सम्पन्न" इस अर्थ में प्रयुक्त होता रहा। इसी आधार पर कमशः वह शक्तिशाली प्रति-

१. ऋ. मं. ६-स्. ७४।

२. घ. वे. १-२०।

पिचर्यों के लिए भी प्रयुक्त होने लगा। ऋग्येद के एक सन्दर्भ में शि अधुर शब्द का प्रयोग देव और दानव इन दोनों अर्थ में मिलता है। ऋग्येदकाल के समाप्त होते-होते देवता के अर्थ में इस शब्द का प्रयोग अप्रचलित सा होने लगा। इस प्रवृत्ति को सम्भवतः प्रतिपची दानवों की शिक्त को वोधित करने वाले शब्द विशेष की आवश्यकता ने और अधिक प्रेरित की। फलतः, 'असुर' शब्द में नम्रथंक उपसर्ग को पाकर, सामान्य खुरपित के निर्वल आधार पर अन्सुर को सुर के प्रतिद्वन्दी अर्थ में इद कर, देववाचक एक नये शब्द 'सुर' का आविष्कार किया, जिसका सर्वप्रथम प्रयोग उपनिषदों में मिलता है।

गागचारी दानवों का एक और वर्ग है जो मुख्यतः इन्द्र का शत्रु है। ये पणि नामक दानव हैं। इस शब्द का ठीक मतल्य तो कृपण है जो विशेषकर यश्चिय दिखणा से सम्बन्ध रखता है। इसी अर्थ के बल 'दानव' शब्द का वीराणिक अर्थ, साहस्य के आधार पर, रूद हुआ; कारण, वे स्वर्ग की निधि को चुराकर अपने पास रखना चाहते थे। दास अथवा दस्यु वास्तव में भारत के काले आदि-वासियों का नाम था। गौराङ्ग विजेता द्वारा आयों के रङ्गभेद के कारण इन आदि-वासियों के लिये प्रयुक्त दस्यु शब्द दानव के अर्थ में प्रचलित हुआ।

व्यक्तिगत रूप में क्रावेद के बुझ नामक गगनचारी दानव को ही सबसे भयावह बताया है। इसका रूप सर्प जैसा है और इसकी संज्ञा का अर्थ "बेरने बाला" है। उस जैसा एक और बिल नामक देख है जिसका वर्णन बहुधा मिलता है। वह उस किवत गुका का मृत रूप है जिसमें दिग्य धेतु बन्दीकृत यीं। बेदोत्तर साहित्य में वे दोनों भाई इन्द्र के द्वारा निहत हुए। इन्द्र के त्रेष शत्रुओं में बहुधा निर्दिष्ट एक और दानव है जिसका नाम शुष्ण अर्थात् सुलाने बाला या मूँ मूँ करने बाला है। कहीं-कहीं स्वर्गभातु नामक देश्य का निर्देश मिलता है। वह अपने अन्धकार से सूर्य का प्राप्त करता है। छौकिक साहित्य में वही राहु रूप से बर्णित है जो प्रहण काल में सूर्य और चन्द्रमा को प्रसित करता है।

दानवों की दूसरी जाति भूतों की है, जो पृथ्वी पर मानवों को असुर की तरह सताते हैं और देवताओं को वायुमण्डल में सन्त्रस्त करते हैं। इस जाति का नाम राचस है। इनका स्वतन्त्र रूप से कहीं उक्लेख नहीं है। इनका वर्णन प्रायः उसी सन्दर्भ में मिलता है जहीं किसी न किसी देवता की स्तुति

<sup>1.</sup> ऋ. मं. १०, स्. १२४

इनके बिनाझ के लिए की है। ये राजस हर किसी प्राणी का अथवा मनुष्य का रूप धारण कर लेते हैं। इनके स्वरूप का वर्णन पूर्णरूप से अथवें बेद में है। अथवेंबेद में इनका रूप बहुत ही विकृत है: कोई नीला, कोई पीला तो कोई हरा। ऋग्वेद के अनुसार ये नरमांस या अश्व के मांस के शौक्रीन हैं और सदेव अपनी चुधा की शान्ति के लिए उन्हीं पर आक्रमण करते हैं। ये रात में आक्रमण करते हैं और विशेषकर यज्ञ ध्वंस करने के लिए टूट पहते हैं। यह धारणा कि राजस सदा यज्ञष्वंस के लिये उत्सुक रहते हैं वेदोचर युग में अत्यन्त प्रचलित है। एक और जाति पिशाचों की है जिसका वर्णन ऋग्वेद में तो उतना नहीं मिलता जितना इतर वेदों में है। ये शव खाते हैं और प्रेतारमाओं से अधिक सम्बन्ध रखते हैं।

ऋग्वेद के कतिपय स्कों में मृत्यु और पुनर्जन्म के सम्बन्ध में वहुत थोबा-सा उल्लेख मिलता है। सम्भवतः वैदिक काल के आशावादी, कर्मशील भारतीय ने परलोक के सम्बन्ध में कहीं इतना विचार प्रस्तुत नहीं किया जितना आगे चलकर उनकी सन्तति ने किया है। जो भी कुछ ज्ञान इस सम्बन्ध में हमें ऋग्वेद में मिलता है वह अन्तिम मण्डल के यम-स्का में ही है जिसमें इस मान्यता को प्रकट किया है कि अग्नि शरीरमात्र का नाश करती है, पर मृत की आत्मा तो अमर है। आत्मा शरीर से प्रथक है। इसका अस्तित्व केवल मृत्यु के पश्चात ही नहीं, अपितु सुष्ठि की अवस्था में भी माना है। ऋग्वेद में, अथवा अन्य वेदों में कहीं भी पुनर्जन्म के सिद्धान्त की ओर संकेत नहीं मिलता; यशपि बौद धर्म के प्रावुभाव के पूर्व, ईसापूर्व छठवीं शताब्दी में यह बद्धस्ल हो गया था। ऋग्वेद का एकमात्र अंश, जहाँ आत्मा को जल अथवा बनस्पतियों की ओर प्रयाण करते हुए बताया है, पुनर्जन्म के सिद्धान्त का बीज कहा जा सकता है।

<sup>1.</sup> स. मं. १०, स्. ४८

### अध्याय ५

# ऋग्वेद में दार्शनिक तत्त्व

वैदिक मतानुसार प्रेतारमा शाश्वत प्रकाशमय दिग्यधाम की ओर प्रस्थान करता है। वह उसी मार्ग से जाता है जिससे उसके पूर्वज गये थे। वह सर्वोच्च छोक में परेतपित यमराज के साथ आनन्द करते और देवताओं के साथ प्रीतिमोज में सम्मिछित होते हुए पितरों से मिछता है।

पित्सक्त में प्रेतात्माओं को सन्वोधित करते हुए कहा है —
"ब्रेडि प्रेडिं पृथिमिंः पूब्यें मियंत्रां नः पूर्वे पितरं परेयुः ।
जुमा राजांना स्वध्या मदन्ता युमं पहेचासि वहलं च हेवम् ॥"

वहाँ एक विशाल वृक्ष है जिसमें अनेक शालाएँ हैं। उसकी छाया में यमराज देवताओं के साथ सोमपान करते हैं। वहाँ बंशी बजरी रहती है और गीत सुनाई देते हैं। स्वर्ग का जीवन सब बृटियों से मुक्त है, न वहाँ शारीरिक दुवंलता है और न कोई विपत्ति। वहाँ भौतिक आनन्द से परिपूर्ण सुली जीवन है जिसकी करपना वीरों ने नहीं, अपितु ऋत्विजों ने कल्पित की है। स्वर्ग उन वीरों का पुरस्कार है जिन्होंने रण-यज्ञ में आत्म-बल्दिन किया है। सबसे अधिक सुन्दर वह स्थान, विशेष कर, उनके लिये है जिन्होंने यज्ञ में उदारता के साथ दान दिया है।

यद्यपि अथवेनेद में सुखु के पश्चात् दृष्ट भोगने के स्थान की करपना अवस्य की गई है तथापि यत्र-तत्र प्राप्त प्रमाण के आधार पर प्रत्येद से केवल इतना ही अनुमान किया जा सकता है कि नास्तिक जन सुखु के पश्चात् पाताल में अन्ध तामिस्त में डाल दिये जाते हैं। इस विषय पर ऋषियों ने इतने स्वष्प एवं अस्पष्ट बच्चन कहे हैं कि आचार्य रोट के अनुसार ऋग्येद की धारणा यह थी कि दुष्टों का सर्वनाश सुखु के पश्चात् भ्रुव था। सुखु के पश्चात् पापियों को

हे मेरे पिता! अनादिकाल से पूर्वज जिस मार्ग से जाते रहे हैं उसी मार्ग से आप भी सिवार और परलोक में असत पान करते हुए देवताओं के मध्य प्रमोद करते हुए यमशज एवं बहनदेव से जाकर मिलं। (ऋ॰ १०-१४-७)

दण्ड होता है—यह करूपना भीरे-भीरे विकसित हुई। यहाँ तक कि वेदोत्तर काल में तो नरकों का एक जटिल स्यूह विस्तृतरूप से करिपत है।

ऋग्वेद में कुछ प्रकरण ऐसे हैं जिनमें पितृमार्ग और देव-मार्ग में भेद बताया है। इसका कारण यह प्रतीत होता है कि बिट्यान और दाह की पद्धति भिन्न-भिन्न है। बाह्मण प्रन्थों में पितृलोक और देवलोक अलग-अलग हैं; पितृलोक और देवलोक में तारतम्य है।

पितरों में प्रमुख यम है जिनके नाम पर पूरे तीन सुक्त ऋग्वेद में हैं। यम को राजा कहा है, जो प्रेताश्मा पर शासन करता है और उन्हें एकन्न अवस्थित करता है। वही प्रेताश्माओं को विश्राम-स्थान देता है, और उनके छिये छोक-निर्धारण करता है। यम ही प्रथम व्यक्ति है जिसने छोकान्तर का पथ हुँद निकाला —

"पुरेषिवांसं मुवतीमुद्दीरत्तं बहुभ्यः पन्थामनुपरपञ्चानम् । वैवस्वतं सङ्गमनं जनानां युमं राजानं द्वविषो दुवस्य ॥"

यद्यियम का मार्ग मृत्यु है और इसी कारण वह भवावह भी, तथापि अथवंवेद और पुराणों की भाँति ऋग्वेद में यम मृत्यु का देवता नहीं है। जहाँ-तहाँ बताया गया है कि क्योत और उल्लुक उसके दूत हैं। परन्तु उसके निश्चित दूत तो दो इनकुर हैं जो परलोक की यात्रा करने वाले प्रेतास्मा के पथ की सुरक्षा करते हैं। पितृस्क में इनकुरों के लिये निम्निलिखित मन्त्र सम्बोधित हैं —

"अति द्रव सारमेयी स्वानी चतुर्क्षी शुवली साधुनां पथा। अधी पितृन्तस्रुं बिदचाँ उपेहि युमेन ये संधुमादं मदेन्ति ॥"

हे यजमान! तुम हिंव के द्वारा पितरों के स्वामी यमराज की पूजा करो। वह वैवस्त्रत के पुत्र हैं। इन्होंने ही भूतल से यहुत ऊपर जाकर नये लोक का अन्येषण किया और लोगों के लिये उसका मार्ग हुँद निकाला। (ऋ०१०-१४-१)

२. हे ब्रिप्त ! श्राप सोघे इस प्रेतात्मा के साथ, सरमा के पुत्र, चार श्राँख बाले कालें-सफेद रंग के दो कुनकुरों से पहिले, पितरों के पास यमलोक पहुँचे, जहाँ सुविदित पितर यमराज की सभा में प्रमुदित हो रहे हैं। (श्र. १०-१४-१०)

<u>उक्ज</u>सार्थसुरुपां उद्वःबुळी युमस्यं दृतौ चंरती जन्। अतुं । तावस्मभ्यं दुराये स्यीय पुनंदीतामस्मियेद भुदम्॥

अरखेद में कहीं 'कहीं 'यम' पद का प्रयोग 'युगल जोड़ा' इस अर्थ में मिलता है परम्तु मेतों के अधीश के रूप में एक समप्र सूक्त (१०-१०) दिया है जिसमें यम और उसकी बहिन यमी का संवाद बहुत कविश्वपूर्ण पूर्व सुम्दर है। यमी यम को अनुरक्त करना चाहती है पर यम इन शब्दों के साथ उसकी विश्रममयी चेष्टाओं को अस्वीकृत करता है:—

न तिष्ठन्ति न निर्मिषन्त्येते देवानां स्पर्श दृह ये चरन्ति । शुन्यम् त्वं यम्युन्य जु त्वां परि ष्वजाते छिबुजेव वृक्षम् ॥

इस स्क का मुख्य विषय इन दोनों का प्रेम-प्रसंग है जो ऋषेद के उच्चतर नैतिक स्तर के विरोधी होते हुए भी आदिम युग से मानव जाति की उध्यक्ति-कथा के प्रचित्त स्वरूप का प्रतीक है। यह सन्दर्भ निस्सन्देह भारतीय-इरानी युग से चला आ रहा है। कारण, परवर्ती अवेस्ता साहित्य में भी विमेह यम की चहिन कही गयी है। यम के पिता का नाम भी उसी युग से प्रचलित है, अवेस्ता में भी ठीक उसी तरह यिम को विद्वनवन्त का पुत्र बताया है जिस तरह ऋषेद में यम को विवस्तत का पुत्र कहा है।

ऋग्वेद में अधिकांश स्क देवताओं को अथवा देवकरूप वस्तुओं को सम्बोधित हैं। इनके अतिरिक्त स्फुट वर्णन भी हैं जो विशेष कर दशम मण्डल में मिलते हैं। इनमें दस-वारह कथानक सम्बाद रूप हैं जो अस्पष्ट

ये बड़ी नाक के भूरे-भूरे दो कुक्कुर यम के दूत हैं जो प्रेतात्मा के पीछे उनके प्राण के लोभ से दौड़ रहे हैं। इस प्रार्थना करते हैं कि वे कृपाकर हमें ब्याज के दिन सूर्य के साकात्कार के लिये हमारे भद्र प्राणों को पुनः कौटा हैं। ( क्य. १०-१४-१२ )

२. ऋ॰ मं. १०, स्. १०।

३. हे यमी ! यहाँ चारों और देवताओं के गुप्तवर सतत सवार कर रहे हैं, वे न कहीं ठहरते हैं और न आँख बन्द करते हैं। अत एव तुम अन्य किसो युवा के पास पहुँचों, लता से समाख्डिष्ट पादप की मौति वही अविरल आलिक्षन के द्वारा तुम्हारी सम्भावना करेगा।

<sup>[</sup>思. 90-90-6 (双), 98 (双)]

एवं ब्रुटित रूप से पुरातन घटनाओं का वर्णन करते हैं। सम्भव है कि मूळरूप में वे गद्यासमक कथानक हों जिनके द्वारा ताःकालिक वस्तु-स्थिति का समूचा रूप सामाजिकों के सम्मुख रखा गथा है, परन्तु उनका यह मौलिक पूर्वरूप ऋग्वेद संहिता के सङ्गलन के पक्षात् लुस हो गया ऐसा लगता है।

#### सम्बाद-स्क

सम्बाद स्कों में एक प्रकरण इन्द्रबहण-सम्बाद का है ' जिसमें प्रत्येक देवता अपनी-अपनी प्रमुखता का दावा करता है। इससे भी अधिक सुन्दर कान्यमय एक और स्क है 'जिसमें वरुण तथा अग्नि की उक्ति-प्रस्युक्तियाँ पर्याय से कही गई हैं। ऐसा ही, अग्नि देव का इतर देवताओं के साथ सम्बाद स्क भी मिछता है 'जिसमें अग्नि यज्ञ-कर्म के सम्पादन से विरत होना चाहते हैं, परन्तु देवताओं के आग्नह पर वह अपना कार्य करते रहना स्वीकार करते हैं।

एक और इन्छ अप्रसिद्ध सा गद्यमय स्क् मिलता है जिसमें इन्द्र-इन्द्राणी का सम्बाद है। विषय है एक बानर, जिस पर इन्द्राणी कुपित हो गई है। अन्यत्र वर्णनीय प्रसङ्घ अति सुन्दर कविता में प्रस्तुत है जिसमें सुराई गई गौवों का पता इन्द्रद्त सरमा ने लगाया और उन्हें पणियों से लौटा देने के लिए कहा।

ऐसा एक और सन्दर्भ है<sup>6</sup> जो उबँशी और पुरूरवा की कथा का बर्णन करता है। सम्बाद घहाँ से प्रारम्भ होता है जब वह अप्सरा अपने मानव प्रियतम से सदा के लिये बिदा चाहती है। इसका महत्त्व बढ़ा है—इसलिये नहीं कि भारोपीय प्रेम-साहित्य में यह एक पुराना उपाच्यान है वरन् इसलिए कि भारतीय साहित्य में उसके पीछे एक लम्बा इतिहास आधारित है। हम बता चुके हैं कि यम-यमी सम्बाद तो इससे भी

<sup>1.</sup> श्र.-मण्डल ४, स्क ४२।

२. ऋ.-मण्डल १०, सुक्त ४१।

३. ऋ.-मण्डल १०, स्क ४३-४३।

४. ऋ.-मण्डल १०, सुक्त ८६।

४. श्र.-मण्डल १०, सूक्त १०८।

ह. देखी वीछे पृ. ९४।

७. देखो- ऋग्वेद मण्डल १०, स्क १०।

अधिक पुरातन है। वस्तुतः ये किएपत गीत (यदि ऐसा कहा जाय तो) परवर्ती युग के महाकाव्य एवं नाटक साहित्य के पूर्वाभास हैं।

#### यन्त्र-मन्त्र

ऋग्वेद में बहुत ही कम ऐसे स्क हैं जो देवताओं अथवा देवतासाओं को सम्बोधित नहीं हैं। सब मिलाकर ऐसे स्क तीस से अधिक न होंगे। दशम मण्डल में दस-वारह मन्त्र ऐसे हैं जिनमें यन्त्र-मन्त्र की चर्चा है। बास्तव में यह भाग अथवेंदेद के दायरे का है। दो छोटे-छोटे स्क के शकुनशास्त्र से सम्बन्ध रखते हैं। इनमें शुभशकुन के पिचयों से महल स्वर निनादित करने के लिए प्रार्थना की गयी है। एक स्क ऐसा है जो

१. किनिकद्ब्ब्युर्थ प्रकृषण इयित् वाचमिरतेव नावम्।

सुमक्तलेख राक्तने भवासि मा त्वा का थिदिभिमा विश्ल्या विदत्॥ १ ॥

मा त्वा रयेन उद्विधीनमा सुपूर्णों मा त्वा विद्दिपुमान्वारो अस्ता ।

पित्र्यामनु प्रदिशं किनिकदत्सुमक्तलो भद्रवादी बदेह ॥ २ ॥

प्रविक्तन्द दक्षिणतो यहाणां सुमक्तलो भद्रवादी राक्तन्ते ।

मा नः स्तेन ईशांत माधरांसो बृहद्वदेम विदये सुवीराः॥ ३ ॥

(अ. मण्डल २, स्. ४२)

प्रदक्षिणिद्मि ग्रंणन्ति कारवो वयो वदन्त ऋतुया शक्तियः।
उमे वाचौ वदति सामगाईव गायत्रय त्रेण्डमवानु राजति॥ १॥
उद्गातेव शक्ति साम गायसि जद्यप्रदेव स्वनेषु शंसित ।
इयेव वाजी शिश्चमतीरपीरया स्वती नः शक्ति भद्रमा यद ।
विश्वती नः शक्ति प्रजने प्रथमा वद ॥ २॥
भावदेंस्त्वं शक्ति भद्रमा वद त्र्णीमासीनः स्रमृति विकिदि नः।
यदुत्यतन्त्रदेसि कर्वरिर्थम युद्धदेम विदये सुवीराः॥ ३॥
(अ. मण्डल २, स. ४३)

विष उतारने के िक्ष्ये विहित हैं और दूसरा राजयवमा से विमुक्त होने के लिये उपदिष्ट हैं<sup>र</sup>। मृत्यु-फ़रया पर स्थित रोगी के जीवन की रचा के लिये दो स्थानों पर मन्त्र मिलते हैं।<sup>3</sup>

उदाहरणार्थं दो मन्त्र वहीँ उडूत किये जाते हैं :— "यथां युगं वरत्रया नहांन्ति धुरुणाय कम् । पुवा दाधार ते मनी जीवाते वे न मृत्यवेऽथी अरि्ष्टतांतये ॥"क

२. ऋरवेद, मण्डल १०, स्क १६३। बक्षीभ्यां ते नासिकाभ्यां कर्णाभ्यां छुबुकाद्यां। यदमं शीर्षण्यं मस्तिष्कानिहाया वि यहामि ते ॥ १ ॥ शीवाभ्यस्त उध्णिहाभ्यः कीकसाभ्यो अनुक्यात्। यचमं दोषण्य भेमंसाभ्यां बाहुभ्यां वि बृहामि ते ॥ २ ॥ वनिष्ठोहंदयाद्धि । ब्रान्त्रेभ्यस्ते गुहाभ्यो यदमं मतन्नाभ्यां यकः प्लाशिभ्यो वि वृहामि ते ॥ ३ ॥ उदस्यां ते अष्ठीवद्भयां पार्थिक्यां प्रपदाभ्याम् । यक्तं श्रीणिभ्यां माधदाद्भंससी वि वृहामि ते॥४॥ मेहेनाद्व नंकरणाञ्चीमभ्यस्ते नखेभ्यः । यद्मं सर्वस्मादात्मनस्तमिदं वि यहामि ते॥ ४॥ अज्ञादहास्त्रोम्नो लोम्नो जातं पर्वणि पर्वणि । यचमं सर्वसमादात्मनस्तमिदं वि बृहामि ते॥ ६॥ रे. ऋग्वेद, मण्डल १०, सूक्त ४८ तथा सूक्त ६०, मन्त्र ७-१२।

(क) जिस तरह रय जोतने के तिये सारिय जुड़े को समड़े के पहें से बॉब देता है, उसी तरह मैंने तुम्हारे प्राणों को बॉब दिया है ताकि तुम जीवित रहो, तुम्हारे देह का अवसान न हो और तुम

सदा स्वस्य एवं सुदृढ़ रही। ( ऋ. १०-६०-८ )

अन्वेद, मण्डल १, स्क १९१ । स्मरण रहे, यही विषहर स्क 'मधु-विद्या' के नाम से प्रसिद्ध है ।

"न्यर््रग्यातोऽयं वाति न्यंकपति स्यैः। नुविनिमुख्या दुंहे न्यंग्मवतु ते रपः॥" स

पाँचवें मण्डल के ५वें स्क में बालक को सुलाने के लिये कुछ मन्त्र दिये हैं जिनमें से एक है :—

य आस्ते यश्च चरित यश्च पर्यति नो जर्नः ।
तेषुं सं हैन्मो अक्षाणि यथेदं हुन्यं तथा ॥

इस निदा-गीत के पहले तीन पदों के अन्त में ध्रुवपद है 'नि यु ध्यप' (गहरी नींद तुन्हें प्राप्त हो )।

एक स्क<sup>4</sup> ऐसा भी है जिसका उद्देश्य अपत्य-प्राप्ति है; और एक<sup>3</sup> तो सन्तान के घातक राचस के दमन के लिये उद्दिष्ट है। दशम मण्डल के १६६वें स्क<sup>4</sup> में शत्रु-नाश के लिये आभिचारिक मन्त्र हैं। उसी मण्डल के

> ( ख) अस तरह वायु गुलोक से नीचे की खोर बहता है, सूर्य ( गगन में सबार करता हुआ भी ) नीचे की खोर खपनी सयूकमाला बिकीर्ण करता है और धेनु खपने यन से नीचे दूध टपकाती है, उसी तरह तुम्हारी यह न्याधि नीचे गिरती जाय।

> > (元 90-50-99)

- प्रश्येक व्यक्ति की जो भी यहाँ बैठा हो, चलता-फिरता हो, या देखता-भालता हो — आँखें हम मींच दे रहे हैं और वह सब कोई इस स्थावर भवन की भाँति निश्चल हो जाय। ( ऋ. ७-४४-६ )
  - २. ऋषश्यं त्वा मनस् ।दीभ्यानां स्वायां तुन् ऋत्व्ये नाधमानाम् । उप मामुख्या युवतिर्वभूगाः प्र जायस्य प्रजयां पुत्रकामे ॥ (ऋ. १००१८३-२)

इसी तरह खगला स्क ( सं. १८४ ) प्रजाप्राप्ति के लिये ही है।

- ऋग्वेद, मण्डल १०, स्क १६२ ( जिसका अन्तिम पद है— 'प्रजा यस्ते जिघांसति तमितो नारायामित'')।
- ४. गही 'सपत्नग्न-सूक्त' के नाम से रूपात है; इसमें 'ऋषभं मा समाना-नाम्''''' आदि ५ मन्त्र हैं।

१४५वें सुक में ऐसे मन्त्र हैं शिनके द्वारा नारी सपद्मी-मर्दन कर सकती है; और तत्त्ववात अपने मनोरथ पूर्ण होने पर विजेत्री महिला के द्वारा गाया जाने वाला विजयगीत भी १५९वें सुक में दिया है :—

"उद्सौ स्यों अगादुद्यं मीमको भगः।

अहं तद्विद्वला पतिमुभ्यंसाक्षि विषा सिद्दः॥ 

मर्म पुत्राः शंत्रुद्दणोऽयों मे दुद्धिता थिराट्।

उताह्यस्मि संज्ञ्या पत्यौ मे ऋोकं उत्तमः॥ 

समंजैषमिमा अदं सप्तारिमिभूवंरी।

यथाद्दमस्य धीरस्य थिराजीनि जर्नस्य च॥ "

सप्तम मण्डल में, सुक्त सङ्ख्या १०३ की बीठी छौकिक साहित्य जैसी है। इसी कारण उसकी मौल्किता में सन्देह होता है। वर्षा के प्रारम्भ में मण्डूकों को जागरित करने का वर्णन इतनी स्पष्टता से किया है कि उसकी सुन्दरता का अनुभव केवल वे ही कर सकते हैं जो भारत में रह चुके हैं।

मामनुष्र ते मनो बत्सं गौरिव घावतु प्या वारिव घावतु॥' (ऋ १०-१४५) स्त्रापस्तम्ब एकास्त्र में (९-४-८) इस स्क को लेकर सपरनी-मर्दन का समग्र प्रयोग बताया है।

२. सूर्य का उदय हो गया है, साथ ही साथ अब मेरे भाग्य का भी उदय हो; मैंने भी अपने सफल उपायों द्वारा अपने पतिदेव पर अधिकार प्राप्त कर लिया है। (ऋ-१०-१५९-१)

इ. मेरे पुत्र शत्रुहन्ता थीर अब वने हैं, मेरी पुत्री अब ती राजकुमारी है, में सर्वधा विजयिनी हूँ, मेरा नाम मेरे पति के हृदय में सर्वोपरि है।

羽. 90-945-3)

४. मैं ने सर्वया अपने सपिरनयों को परास्त कर दिया है, मैं अब सब से कहीं उच्च हूँ—ऐसी कि, मैं अपने बीर पित पर और सब लोगों पर अशासन कर सकती हूँ (ऋ. १०-१५९-४)

इस स्क में ६ ऋवार्य हैं. स्क की देवता इन्द्राणी हैं। इसे 'सपत्नी-बाधन-स्क कहते हैं; इसका अन्तिम मन्त्र है —
 'उप तेऽथा सहमानाममि त्वांथां सहीयसा।

मण्डूकों के स्वर का वहाँ सोममदिरा पान कर आनन्दविमोर ऋखिजों के गीत से, और गुरुकुछ में गुरु के शब्दों का अनृबारण करते हुए शिष्यों के कल-कल से साम्य बताया है :—

संवत्सरं शंशयाना ब्रांह्मणा व्रंतचारिणः । वार्चं पूर्जन्यं जिन्वितां प्र मुण्डूकां अवादिषुः ॥ यदेवामन्यो अन्यस्य वार्चं शाक्तस्येव वदित शिक्षंमाणः । सर्वे तदेवां सम्धेव पर्व यत्मुवाचो वद्यशाप्यस्म ॥ ब्राह्मणासी अतिरात्रे न सोमे सरो न पूर्णम्भितो वद्गतः । संवत्सरस्य तददः परिष्ठ यन्मण्डूकाः प्रायुवीणं बुभूवं ॥ ब्राह्मणासेः सोमिनो वार्चमकत् ब्रह्मं कृण्वन्तः परिवत्सरीणम् । अध्वयंवो धृर्मिणः सिष्विद्वाना आविभैवनित गुद्धा न के चित् ॥

पूरे एक वर्ष तक ब्रती विध्रों की भाँति विध्राम कर लेने के पक्षात पर्जन्य के प्रारम्भ होते ही, उलेजित हो मण्डूकों ने अपनी व्यत्नि ग्रुक कर दी है।
 ( शर. ७-१०३-१ )

२. अपने गुरु के शब्दों की पुनराइति जिस तरह शिष्यगण करते हैं उसी तरह ये मण्डूक भी जब एक दूसरे की आवाज़ को दोहराने लगते हैं, तब मालूम होता है कि तुम्हारा प्रत्येक आज उत्साह से कुल जाता है और तुम सरोबर के बीच ज़ोर से रट लगाने लगते हो।

<sup>(</sup>羽. 5-903-1)

श्विस तरह पुरोहितों का इन्द सोमयाम के समय सोमरस से परिप्तुत विशाल पात्र के आस-पास जमा हो जाता है, ठीक उसी तरह तुम भी, साल भर में, प्रांज के दिन वर्शांगम के समय, सरोवर के मध्य एकत्र हो रहे हो। ( फ्र. ७-१०३-७ )

४. ये पुरोहित सोमरस को लिये मन्त्रघोष करते हुए परिवस्तर याग को ठीक समय पर करते हैं और ये अध्वर्यु धर्मपात्र को लिये प्रस्विक होते दिखाई दे रहे हैं—इनमें से कोई छुपा हुआ नहीं है।

<sup>(</sup>羽. 3-903-6)

देवहिति जुगुद्धौदशस्य ऋतुं न<u>ये</u> न प्र मिनस्येते। संवरसरे प्रावृष्यागेतायां तुता घुर्मा अस्तुवते विसुर्गम् ॥

यह सुक ब्राह्मणों के ऊपर व्यक्ष्योक्ति के रूप में है। यदि यही तारपर्य हो, तो यह समझ में नहीं आता कि इसे ऋग्वेद जैसी संहिता में क्योंकर स्थान मिला। यदि मान भी लिया जाय कि संहिता की रचना ऋत्यिजों ने नहीं की तथापि यह निश्चित है कि उन्होंने इसका सम्पादन अवश्य किया था। सम्भवतः मण्डूकों की ब्राह्मणों के साथ तुलना वैदिक युग के भारतीय की समझ में व्यक्ष्योक्ति न हो। ऋग्वेद की वर्णन-शैली सं परिचित पाठक वैसी उपमाओं से भलीभौंति परिचित हैं जैसी हम लोगों के द्वारा उपयोग में लायी जाँय तो अवश्य ही जुगुप्साकारक अथवा उपहासास्पद होती। परन्तु उनका प्रयोग प्राचीन भारतीय कियों ने बड़ी अच्छी तरह किया है। इस सुक्त के अन्तिम मन्त्र में धन-प्रदान एवं दिनों की दीर्घता के लिये मण्डूकों से प्राधना की है। इससे प्रतीत होता है सम्भवतः मण्डूक-स्तुति का लच्य यह है कि स्तुति से प्रसन्न हो मण्डूक अपनी आन्तरिक शक्ति के द्वारा वर्षा को प्रेरित करें।

## ऐहिक-सूक्त

अब कोई वीस स्क ऐसे कहे जाते हैं जिनका प्रतिपाद्य विषय बहुत कुछ ऐहिक है। सामाजिक रीतियों, दाताओं की उदारता, नैतिक प्ररन, जीवन की कुछ समस्याओं तथा जगदुत्पत्ति के सम्बन्ध में कतिपय विचार इन मन्त्रों में दिये हुए हैं। भारतीय विचार परम्परा एवं सम्यता के इतिहास की दृष्टि से कुछ मन्त्र तो निश्चय ही बढ़े महत्त्व के हैं। भारतवर्ष में सामाजिक प्रयाप सदा धार्मिक भावनाओं से प्रभावित रही हैं। अत एव स्वाभाविक है कि तस्सम्बन्धिनी रचनाओं में धार्मिक एवं पौराणिक पुट सर्वत्र पाया जाय।

१. ये वार्षिक याग को सम्पन्न करते हुए देवी प्रशासन का परिपालन करते हैं, ये प्रति ऋतु पर्व पर किये जाने वाले कर्म से कभी परिच्युत नहीं होते। साल भर में जब वर्षा समय का प्रारम्भ होने लगता है ये वर्मपात्र—वर्ष भर तपते हुए—अब खुल-शान्ति का अनुभव करते हैं। (अ. ७-१०३-५)

### विवाहस्क

इसी भाँति की एक रचना है विवाह स्कं किसमें ४७ मन्त्र हैं। इन मन्त्रों में रचनागत एकवाक्यता का अभाव है। तथापि वर्गों में मन्त्र इस प्रकार सह छित हैं जो विवाह संस्कार सम्बन्धी कुछ विषयों को शिविकता के साथ एकत्र उपस्थित करते हैं। पहले पाँच मन्त्रों में दिन्य सोम का चन्द्रमा के साथ गम्य-साम्य स्थापित किया है। इसके पक्षात् सोमरूप चन्द्र का स्यक्तमारी स्थां के साथ विवाह-प्रसंग वर्णित है। अन्यत्र अधिन उसके प्रिय बताये गये हैं पर इस स्क में उनकी स्थिति बहुत साधारण सहचरों में दी गई है। ये सोम की ओर से स्थां के पिता सवित्देव से स्थां के पाणित्रहण की प्रार्थना प्रस्तुत करते हैं। इस प्रस्ताव को सवित्देव स्थीकार करते हैं; और उक्त विवाह के छिये संस्तुत अपनी कन्या को शाहमछी हुच से निर्मित द्विचक रथ में विठाकर अपने पतिगृह के छिए विदा करते हैं। वह रथ किंग्रुक के रक्तपुष्पों से विभूपित तथा सक्षेद बैठों की जोड़ी से प्रेरित था।

सूर्य-चन्द्र, जो मानव जगत् में विवाह के प्रतीक हैं, सदा सहचर साथी बताये गये हैं।

पूर्वापुरश्चरतो माययैतौ शिशु क्रीळेन्तो परियातोऽध्वरम् । विश्वान्यन्यो सुर्वनाभिचष्टं ऋतुँर्न्यो विदर्धण्जायते पुनः॥ नवौ नवो भवति जायमानोऽद्गौ केतुरुषसामित्यप्रम् ।

१. ऋग्वेद, मण्डल १०, सुक्त ८४।

२. अहरवेद, मण्डल १०, स्क ८४, मन्त्र ६-१७।

३. कोई आगे और कोई उसके पीछे अपनी योगमाया से समार करते हुए और शिशु को तरह कोड़ा करते हुए ये सूर्य और चन्द्रमा यह के चारों और अमण करते रहते हैं—इनमें से एक (सूर्य) समस्त प्राणि-अगत का अवेक्षण करता है और दूसरा ऋतु-काल का परिच्छेद करते हुए कभी घटता है तो कभी बढ़ता है।

भागं देवेभ्यो विद्धात्यायन् प्रचन्द्रमास्तिरते दुधिमार्युः ॥

तरपश्चात् वरयात्रा के लिये मङ्गल कामना प्रस्तुत की गई है जिसमें यह शुभाशंसा की जाती है कि नयोड़ दम्पति दीर्घांयु, धनधान्य सम्पन्न, नीरोग एवं पुत्रपीत्रादि सौभाग्य से सम्पन्न हो। (२०-३३)

अगले दो मन्त्रों में (३४-३५) वधू के परिधान के सन्वन्ध में वर्णन है। इसके पक्षात इ: मन्त्र (३६-४९) विवाह विधि का वर्णन करते हैं जिसमें सूर्या के विवाह का पुनः उक्लेख है। वर अपनी वधू से निम्नलिखित आशंसा प्रकट करता है:—

गुभ्णामि ते सौभगुत्वाय हस्तुं मया पत्यो जरदेष्ट्रियेथासेः । भगो अर्थमा संविता पुरन्धिमंद्यं त्वादुर्गाईपत्याय देवाः ॥

साथ ही साथ अग्निदेव का आवाहन होता है :— तुभ्यमध्रे पर्यवहन्तसूर्यों बंहुतुनां सह । पुनः पतिभयो जायां दा अग्ने प्रजयां सह ॥

( 雅. 90-64-99 )

१. यह चन्द्रमा प्रतिदिन एक एक कला बदता हुआ नया होता रहता है; और वह (सूर्य) तिथियों का निर्धारण करता हुआ दिनारम्म का अप्रयामी यन प्रतिदिन उदित होता है और अपने आविभीव के साय-साय वह देवताओं का भाग प्रकल्पित कर देता है; और चन्द्रमा दीवें आयु की प्रदान करता है।

२. हे बधु! अपने सौमान्य की इदि के लिये में तुम्हारा पाणिप्रहण करता हुँ, तुम मेरे साथ वार्षक्य की प्राप्त करो, भग, अर्थमा, सबिता और पुरिश्व—हन देवताओं ने तुम्हें भुसे दिया है ताकि में तुम्हारे साथ रह कर गृहपति बन् । (ऋ. १०-८४-३६)

३. हे आदिन ! गन्थवों ने स्यों को वैगाहिक मण्डली के साथ तुन्हारे समक्ष उपस्थित किया ( और तुमने उसे वर प्रदान किया ); इसी तरह तुम प्रत्येक पति को पत्नी प्रदान करो और उससे प्रजावान होने का आशीस दो । ( ऋ. १०-८४-३८ )

अन्तिम मन्त्रों में ( ४२-४७ ) आशीर्वाद के वचन हैं। ये वधू-प्रवेश के बाद विवाहित दम्पति को सम्बोधित कर कहे गये हैं।

इहैव स्तं मा वियौष्टं विश्वमायुव्येश्वतम् । क्रीळेन्तौ पुत्रैर्नप्तिमोदिमानौ स्वे गृहे ॥' इनका अन्तिम मन्त्र वर भी साध-साथ बोलता है:— समंजन्तु विश्वे देवाः समापो ह्रदयानि नौ । सम्मात्रिरद्वा सन्धाता समुदेष्ट्री द्धातु नौ ॥'

### अन्त्येष्टि

मान्वेद के दशम मण्डल में ५ स्क हैं जो अन्त्येष्टि संस्कार से सम्बन्ध रखते हैं। एक को छोड़कर शेप सब ही भाविजन्म से सम्बन्ध रखतेवाले देवताओं की प्रार्थनाओं से युक्त हैं। पहला स्क यम को, दूसरा पितरों को, तीसरा अग्नि को, चौथा पूपा को, और अन्तिम सरस्वती को सम्बोधित हैं। वास्तव में अन्तिम स्क ही सचमुच अन्त्येष्टि स्क है। इसकी रचनाशैली और विषय दोनों ही लीकिक हैं। इसमें किसी देवता का वर्णन नहीं है। इसकी भाषा प्रौड, भावोदबोधक तथा गम्भीर एवं उवास है। इस स्क में हमें सबीधिक परिचय उस युग की अन्त्येष्टि-पद्धति के सम्बन्ध में मिलता है।

इन सूकों से ऐसा छगता है कि वैदिक काछ के भारतीयों में अप्तिदाह तथा भूभवेश दोनों ही तरह शव बताया जाता था। ससम मण्डल में वरुण-सूक के निर्माता ने मृत्यु के सम्बन्ध में मृत्तिका निर्मित गृह का उल्लेख किया है। तथापि अधिकतर प्रचलित प्रधा शव-दहन की ही थी। और आगे चलकर वैदिक संस्कार में अप्तिदाह ही विहित है। केवल यतियों और दो

१. हे दम्पति ! आप दोनों इसी ओक में रहो, कभी तुम्हारा वियोग न हो और तुम पूर्णायु हो, पुत्र-पीत्रादि से कीवा करते हुए अपने परिवार में आमोद-प्रमोद करते रहो। (ऋ. १०-४४-४२)

२. हे विश्वेदेव! समस्त देवगण हम दोनों के हृदयों को परस्पर समासक कर सकल क्लेश से अस्पृष्ट बनाये रखो, मातरिश्वा हमारी बुद्धि को एक दूसरे के अनुकूल बनावे, तथा सकल अभीष्यत प्रदान करने वाली भात्री सरस्वती हमारी सन्धि को सदा हद रखे। (ऋ.१०-८४-४०)

वर्ष से कम आयु के वर्षों के लिये भूमिसंस्कार बताया है। पुनर्जन्म के सम्बन्ध में भी विचार प्रकट किए हैं। उदाहरणाई— अग्नि प्रेतातमा को परलोक ले जाता है जहाँ देव-पितर बास करते हैं। शवदाह के समय एक बकरे का बिल्दान दिया जाता था; अथर्ववेद के अनुसार वह बकरा प्रेतातमा के आगे-आगे चलता और उसके आगमन की स्थना पितरों को देता है ठीक उसी तरह जैसे ऋग्वेद में मेध्य अश्व के आगे-आगे चलिदान में दिया बकरा अग्रद्त वन कर देवताओं को स्थना देता है। उत्तरकालीन बैदिक पदित में ग्रेतसंस्कार करते समय अज अथवा ग्रुपभ का बलिदान विहित है।

प्राचीनकाल से चली आई परम्परा के अनुसार आज भी प्रेताक्ष्मा के अगळे जन्म के उपयोगार्थ कुछ आभूषण तथा परिधान अर्पण किये जाते हैं।

ऋग्वेद के अनुसार अन्त्येष्टि के समय मृत व्यक्ति की की अपने पति के साथ सती हो जाती थी। सृत बीर के हाथ से उसका धनुष हटा लिया जाता था, ये दोनों प्रथाएँ इस ओर संकेत करती हैं कि प्राचीन काल में ये दोनों ही प्रेतारमा के साथ दूसरी दुनियाँ तक जाते थे। अथवेंग्द में तो एक ऐसा मन्त्र हैं जो विधवा के सती होने की प्रथा को पुरातन घोषित करता

१. आ नयेतमा रभस्य सुक्रतो कोकमपि गच्छतु प्रजानम् । तीर्त्वा तमीसि बहुधा महान्त्यजो नावमा क्रमता तृतीयम् ॥ ( अयर्वे- ९-५-१ )

प्र पदोऽवं नेनिस्य दुर्धारतं यणकारं शुद्धैः शुफैरा क्रमतां प्रजानन् । सीर्त्वा तमीसि सहुषा विषरयञ्जलो नाकमा क्रमतां तृतीयम् ॥ (श्रयर्व- ९-४-३)

२. 'एव छानं पुरो अक्षेन बाजिना पूष्णो भागो नीयते विश्वदेवयः। अभित्रियं यरपुरोळाशमर्वता स्वष्टेदेनं सीक्षवसाय जिन्तति॥' अर्थेर (ऋ. १-१६२-१

<sup>&#</sup>x27;उप प्रामाच्युसनं नाज्यवी देवद्रीना मनसा दीभ्यानः। अप्रजः पुरो नीयते नाभिरस्यानं पक्षात्कवयो यान्ति रेभाः॥' (ऋ. १-१६३-१२)

है । मानव-विकास-शास्त्र यह प्रमाणित करता है कि सती-प्रथा प्रायः सर्वत्र सेनानायकों के अन्त्य संस्कार के समय प्रचलित थी। यह सिद्ध किया जा सकता है कि यह प्रथा भारोपीय युग से चली आ रही है।

अन्त्येष्टि सूक्त का आठवाँ मन्त्र सती को सम्बोधित करता है जिसमें उसे चिता से उठकर अपने नये पित के साथ पाणिप्रहण के लिये आदेश है। वह नया पित निश्चित ही सृत पित का भाई होता था। इस प्रकार की प्रयो बहुत पुरानी है —

उदीर्ष्यं नार्यभिजीव <u>लोकं गृतास्त्रेमेतमुपेशेष</u> पहिं। हुस्तु<u>ष्टा</u>भस्यं दिश्विषोस्तवेदं पत्युंजीनृत्वमुभिसम्बंभूथ ॥

इसके पश्चाव प्रेतातमा को सम्बोधित कर कहा जाता है:— धनुईस्तांदाददानी मृतस्यासमे खुत्राय वर्षेसे बलाय । अञ्चेव स्विम्ह वृयं सुवीरा विश्वास्पृधी अभिमातीर्जयम ॥ उपसर्थ मातरं भूभिमृतामुंख्यचंसं पृथिवीं सुशेवाम् । ऊर्णेम्रदा युवृतिर्दक्षिण।वत प्या स्वांपातु निर्म्नुतेकुपस्थात्॥

<sup>9.</sup> हे नारी। उठो और पुनः सांसारिक जीवन की अपनाओ। तुम अपर्व ही अब इस निष्पाण व्यक्ति के निकट लेटी हुई हो — आओ — अब तुमने अपने इस पित का पत्नीत्व स्वीकार किया है जो तुम्हारा हाथ पकड़े हुए हैं और जो तुमसे स्नेह करता है (सायण का अभिप्राय है कि — 'आओ अब तुम उठो, कारण पाणिष्रहण करने वाले पित से गर्भाषा के निमित्त तुम्हारा जाया सम्बन्ध हुआ या जिसकी वजह से तुमने उसके साथ मरने का निक्षय किया था)। (ऋ. १००१८०८)

२. मैं इस मृत पुरुष के हाथ से घतुष उठा ले रहा हूँ, कारण इसके द्वारा हमें राज्य, शक्ति एवं कीर्ति प्राप्त हो; हम इसी लोक में रहें और वीर सन्तान प्राप्त कर अपने शतुओं को परास्त करें। (ऋ. १०-१८-८)

३. हे प्रेत पुरुष । मातृ स्वरूप भूमि के श्रन्तर में तुम प्रवेश प्राप्त करों— यह भूमि बहुत बिस्तीर्ण एवं मुखप्रद है। सर्वदा बौवन से मुशोभित यह भूमि दानों के लिये जन की तरह कोमक है, यह प्रलयहर चृत्यु देवता के समक्ष तुम्हारी रक्षा करे। (श्र. १०-१८-१०)

उच्छवञ्चस्व पृथिवि मा निर्वाधधाः सुपायनासी भव सुपवञ्चना । माता पुत्र यथा सिचाभ्येनं भूम ऊर्जुहि ॥'

तरपश्चात् रमशान में उपस्थित व्यक्तियों को निम्नलिखित मन्त्र सम्बोधित हैं:—

हमे जीवा विमृतैरावेष्ट्रम्बभृद्धद्वा देवह्रतिनों अय । प्राञ्जो अगाम नृतये हस्तीय द्वाधीय आर्युः प्रतरं दथानाः ॥ यथाहोन्यत्रपूर्वे भवेन्ती यथा ऋतवं ऋतुमिर्यान्ति साधु । यथान पूर्वमर्पयो जहात्येवा धातुरायंवि कलप्यैपाम्॥

### दान-स्तुति

ऋग्वेद में कुछ छौकिक मन्त्र ऐसे हैं जिनमें ऐतिहासिक सन्दर्भ निहित हैं। इन्हें दान-सुति कहते हैं। ये स्तुतियाँ ऋत्विजों के द्वारा अपने राजाओं के उन उदार दानों की प्रशंसासमक हैं जो यज्ञ के अवसर पर दिये गये थे। उनमें काव्य शैठी की दृष्टि से चमस्कार कम है। ऐसा छगता है कि वे कुछ बाद की रचना हों; कारण, ऐसे सुक्त केवछ संहिता के प्रथम और दशम मण्डल में

(羽. 90-96-99)

२. (सत पुरुष के परिवार के) हम जीवित पुरुष सत पूर्वओं से पृथक् रहें और (अशौच निश्चलि के पक्षात्) हमारे हारा कियमाण पितृमेध यह के अवसर पर देवताओं का आवाहन कल्याणकारी हो। अब हम तृत्य एवं हास्य के लिये एकत्र हुए हैं, हम दीर्घायु होकर अपने परिवार के साथ आमोद-प्रमोद करते रहें। (अ. १०-१६-३)

३. जिस तरह एक दिन के बाद दूसरा दिन होता है, एक ऋतु के बीतने पर दूसरी ऋतु का आरम्भ होता है और जिस तरह अपने से पूर्व टरपक हुए (पिता) को बाद में जन्म लेने वाला (पुत्र) छोड़ कर नहीं जाता, उसी तरह, हे घाता ! हमारे जीवन को तुम सुघटित करों ।

(元 90-96-1)

९. हे शियिव ! तुम उच्छुसित हो थो, तुम इस पुरुष को ज़ोर से न दबाओ, तुम इसके लिये सुगम होओ और दयापूर्ण सहायता देखर इसका अभिनन्दन करो; जिस तरह माता अपनी सन्तित को दामन में डक लेती है उसी तरह, हे शियिव, तुम इसे अपने अन्तर में समा छो।

तथा अष्टम मण्डल के यालिखर माग में ही मिलते हैं। इस प्रकार की स्तुतियों में दो या तीन ही मन्त्र हैं और ये आठवें मण्डल के इतर विषय पर दिये हुये सुकों के परिशिष्ट रूप में पाये जाते हैं। यद्यपि इन सुकों का मुख्य विषय दानीय वस्तु तथा प्रदत्त राशि का उक्लेखमात्र हैं तथापि प्रसंगवश उसमें दाताओं के कुल एवं वंश-परम्परा-सम्बन्धी तथा वैदिक जातियों के नाम और घर का भी वर्णन मिलता है, जो ऐतिहासिक सामग्री प्रस्तुत करता है। दान की राशि कहीं-कहीं पर अध्युक्तिपूर्ण हैं, जैसे, एक दाता ने पष्टि सहस्त्र गोदान किया था। तथापि हम यह मान सकते हैं कि दान बहुत अधिक होता था और वैदिक युग के राजाओं के पास अनुल धन-सम्पन्ति होती थी।

## हितोपदेश-सुक्त

ऐहिक सुकों में चार-सुक नीतिपरक हैं। ऐसे उपवेशाश्मक सुकों में 'खूतकार का विलाप' नामक सुक ' एक करण कहानी है। ध्यान में रखते हुए कि इस प्रकार की रचना का यह एक प्रथम निवर्शन है हमें कहना होगा कि साहित्यक हार्ट से यह एक अपूर्व हिते है। इसमें जुआरी धूत के आनन्द से बिजात होना अपने लिये दु:साध्य समझ कर वह अपनी स्थिति पर विलाप करता है। वह देखता है कि अपने और अपने परिवार के नाश का वही मूल है:—

नीचा वेर्त्तन्त उपरि स्फुरन्यहस्ता<u>सो</u> हस्तवन्तं सहन्ते । दिब्या अङ्गो<u>रा</u> इरिं<u>णे</u> न्युप्ता <u>शीताः सन्तो हदेयं निर्दहिन्ति ॥</u> स्नियं दुष्ट्वायं कितुवं तेतापान्येषां जायां सुरुत<u>ञ</u>्च योनिम् ।

१. इ. मण्डल १०, सुक्त ३४।

२. ये पासे नोचे गिरते हैं और अपर उठते हैं। इनके हाथ नहीं हैं मगर ये हाथवाले यूतकर को पराजित कर अभिभृत कर देते हैं। झीबापट पर कीयले के जाइमरे दुकड़ों की माँति ये दिव्य पासे शीतल होते हुए भी हृदय को दग्ध कर देते हैं। (ऋ. १०-३४-६)

पूर्वाहे अश्वान युयुजे हि युश्नुन्स्सो अक्षेरन्ते चृष्टलः पेपाद ॥ अक्षेमी दीव्यः कृषिमित्केपस्य वित्ते रामस्य बृहमन्येमानः । तत्रु गार्वः कितव् तत्रे जाया तन्मे विश्वेष्टे सवितायमुर्यः ॥

उस समय खेल के पासे (अच ) विभीतक<sup>3</sup> वृत्त के फल से बनते थे। और आज भी यह वृत्त इस उपयोग में भी आता है।

इस वर्ग के तीन अन्य स्क उस काल की रचना के पुरोगामी हैं जो प्रंचुर मात्रा में आगे चल कर लीकिक साहित्य में लोकप्रिय बनी। उनमें से एक में केवल चार ही मन्त्र हैं जिनमें परिहास के साथ मानव की स्वार्थ-परायण प्रवृत्ति पर नैतिक उपदेश न्यक्त किया है।

नानानं वा उ नो धियो वि वृतानि जनीनाम्। तक्षां रिष्टं हुतं भिष्ववृद्धाः सुन्वन्तंमिच्छुतीन्द्र्ययेन्द्रो परि स्रव॥

१. अपने घर की फूहर तथा अपनी पानी की सदा दुःखी पाता हुआ छुआरी दूसरे के घर को सुसक्षित और उसकी पानी की सुखसम्पदा से समृद्ध देखकर सदा सन्तम रहता है। वह निस्य पूर्वाक में अपने भूरे घोड़ो को हाँकता है, और सायंकाल शीत से ज्याकुल हो फुकर्मी वह आग के सहारे पढ़ा रहता है। (अ. ११-१४-११)

२. हे कितव ! पांचे से खेळना छोड़ दे, खेतीबाड़ी कर, कृषि आदि सद्ध्यवसाय से उपार्जित धन के द्वारा सुखपूर्वक जीवन यापन कर; ये तेरी गाय हैं, यह तेरी पत्नी है। यह सदुपदेश परम कृपालु सबिता ने मुझे दिया है। (अ.०१०-३४-१३)

३. बेहदा ।

४. (हे सोम !) इस संसार में लोगों की नाना प्रकार को बुद्धि होती है, वे विविध व्यवसाय करते हैं; बद्दे लक्द्री चीरना चाहता हैं, वैद्य रोगों की चिकित्सा करता है, ब्राह्मण सोम रस निकालते हैं और में इन्द्र के लिये तुम्हारा रस निचोड़ना चाहता हूँ:\*\*\*\*\*।

कारुद्रदं तृतो भिषगुपलप्रक्षिणी नुना । नानधियो बसूयवोऽनु गाईव तस्थिमेन्द्रयिन्द्रो परि स्रव ॥

दूसरे सूक्त में कुछ स्कियों का सङ्ग्रह है जो परोपकार और दान के आदर्श उपस्थित करता है।

पृक्षीयादिक्षार्थमानाय तब्यान् द्राधीयांसमन् पश्येत् पश्योम् । को हि वर्त्तन्ते रथ्येव चकान्यमन्यमुपं तिष्ठन्त रायः॥

कृषितरकां<u>ल</u> आर्शितं छणोति यनभ्वांनुमपं रङ्के चरित्रैः । वर्दन् बुद्धार्वदतो वनीयान् पृणकापिरपूणन्तमामि ध्यात् ॥

इस वर्ग के चौथे स्क में सदुक्ति की प्रशंसा है। इसमें ११ मन्त्र हैं, जिनमें से ये चार उड़त किए जाते हैं:—

मैं स्तोम का रचयिता कवि हूँ, मेरे पिता विकित्सक हैं और माता चक्की चलाती है। धन की कामना से नाना प्रकार के धन्ये करनेवाले इस लोग गौ की तरह सब की परिचर्या करते रहते हैं। (ऋ.९-९१९-३)

२. धनी पुरुष ने अर्थी को सदा दान देना चाहिये; उसे अगले अन्म का सदा ध्यान रखना चाहिये। धन-सम्पक्ति सर्वदा स्थिर हो एक ही के पास नहीं रहतो, वह गाड़ी के चाक की तरह सदा इधर-उधर घूमती रहती है। (अ. १०-११७-४)

२. कृषि करनेवाला अपना कृषि-फल प्राप्त करता है, जब अपने पैर बलाता है वह मंजिल तय कर लेता है: शास्त्र के तत्त्व का प्रवचन करनेवाला पुरोहित मौनी की अपेक्षा कहीं अधिक उपार्जन करता है; दानी पुरुष कृपण की अपेक्षा कहीं अधिक प्रिय बन जाता है।
(अर. १०-११७-७)

सर्कुमिव तिर्तंडना पुनन्तो यञ्च भीरा मर्नेसा वाचमकेत । अञ्चा सर्वायः सुरुपानि जानते भुद्रैषां छुश्मीनिद्विताधिवाचि ॥

यस्तित्याचे सचिविदं समायं न तस्य वाच्यपि मागो अस्ति । यदीं शृणोत्यलकं ग्रणोति नृहि प्रवेदं सुकृतस्य पन्याम् ॥

हृदा तुष्टेषु मर्नसो जुवेषु यद्बाह्मणाः संयजन्ते सस्रायः । अत्राहं त्वं वि जेहुर्वेद्यामिरोहं ब्रह्माणो वि चेरन्त्यु त्वे ॥

श्रुचां खः पोषमास्ते पुपुष्वान् गांयुत्रं त्वो गायति शर्करीषु । ब्रह्मा खो वदीत जातविद्यां यहस्य मात्रां विमिमीत उत्वः ॥

(男. 10.09-99)

९. जहाँ घीर धीमान पुरुष चलनी से छाने हुए सत्तू की तरह परिशोधित बाणी का प्रयोग करते हैं वहाँ समकोटि के बड़े बिद्वान उनके गुणों को पहिचान कर सहल मित्र बन जाते हैं, कारण, उनकी बाणी में मंगलमयी लक्ष्मी सदा निवास करती है। (अ. १०-७१-२)

२. श्रिस अध्येता ने अपने श्रिय सखा (स्वाध्याय ) का परित्याग कर दिया है उसकी वाणी में विद्रवान के द्वारा निषेवणीय कोई अंश नहीं रहता, और जो श्यक्ति इस प्रकार के स्वर्थ वचनों का अवण करता है वह भी मुक्त के पय से अविभिन्न ही कहा जाता है। (मु. १०-७१-६)

३. जब ब्राह्मण-मण्डली याग के लिये प्रस्तुत हो एकत्र होती हैं और हृदय से अभिप्रेरित हो बड़े असाह के साथ वेदार्थ का निरुपण करती हैं, तो क्रिवित हो पुरुष वेद-विज्ञान से विधित रह जाता है और जो निष्णात हैं वे ब्राह्मण तो स्वेच्छानुरूप वेदार्थ के सम्बन्ध में निक्षयात्मक विवेचन करते हैं। (अ. १०-७१-८)

४. ( याग के असङ्ग पर ) एक ऋत्विज वेद के मन्त्रों का बड़ी पुष्टि के साथ उचारण करता है तो दूसरा शक्करी मन्त्रों का ऊंचे स्वर से गायन करता है; तीसरा गुरु की तरह प्रयोग विधि का उपदेश करता रहता है, और बौधा यहिय कियाकलाप का मापतील करता है।

साधारण स्कॉ में भी कनक-कामिनी के सम्बन्ध में उपदेशासमक वचन पाये जाते हैं। इस प्रकार की उक्तियाँ प्रायः वैदिकोत्तर साहित्य में उपछन्ध हैं। उदाहरणार्थ, एक स्थान पर कहा है कि उछनाएं अपने प्रियतम के स्नेह का पात्र केवछ अपनी भन्य सम्पत्ति के कारण होती हैं। किसी ने गो को सम्बोधित कर कहा है कि तुम दुबंछ को मेदस्वी, कुरूप को सुरूप बना देती हो। अन्यत्र कहा है 'इन्द्र स्वयं कहते हैं कि नारी के चित्र को समझना बहुत ही कठिन है। उसकी बुद्धि बहुत अवप होती है। किसी स्कृतार ने कहा है 'नारी और स्नेह सम्भव नहीं, उसका हृदय तो छक्ष्यश्वा सा होता है। प्रक किन ने इतना अवस्य कहा है कि 'कई ख्रियोँ नास्तिक एवं इपण पुरुष से कहीं अच्छी होती हैं।"

नैतिक स्कों जैसी कुछ और रचनाएँ काध्यरूप हैं— यथा, प्रहेलिका। ऋग्वेद में कम से कम दो संग्रह ऐसे भी मिलते हैं। सबसे सरल संग्रह अष्टम मण्डल के २९वें स्क में मिलता है। इसमें १० मन्त्र हैं जिनमें भिन्न-भिन्न देवताओं का वर्णन उनकी विशेषता के साथ किया है, परस्तु उनके नाम का

१. कियती योषा मर्यतो बधुयोः परिप्रीता पन्यसा वार्येण।

उक्लेख नहीं है। पहेली सुनने वाले को नाम का पता लगाना होता है। यथा विष्णु के सम्बन्ध में कहा है:—

## त्रीण्येकं उरुगायो विचकमे । यत्रं देवासो मदंन्ति ॥

इससे कहीं अधिक किटन पहेलियों का समूह प्रथम मण्डल के १६४वें स्क में है। इनमें ५२ मन्त्र हैं जिनमें किसी का साचात वर्णन नहीं है, भाषा साक्केतिक एवं रहस्यवादी है। कई स्थानों पर तो सक्केत इतने गृढ़ हैं कि उनका अर्थ समझना भी सम्भव नहीं है। कहीं-कहीं पहेली प्रश्तरूप में है। एक स्थान पर तो उस पहेली में ही उसका उत्तर भी है। कहीं-कहीं स्क्कार ने ऐसी प्रहेलिका प्रस्तुत की है जिसका उत्तर शायद वह स्वयं न जानता हो। प्रायः ये वस्तुतः संक्षिस उक्तियाँ हैं। लगभग एक चतुर्थां सम्त्र तो सूर्य के सम्बन्ध में है; ६-७ मन्त्र विद्युत् एवं वर्षा की ओर लिखते हैं। ३-४ मन्त्र अप्ति और उसके विविध रूप से सम्बन्ध रखते हैं। दो जगत-सर्ग की ओर संकेत करते हैं, एक का अभिप्राय परम पुरुप से है। उपःकाल, धावा-पृथ्वी, छन्दो-देवता, याग्देवी जैसे दुरूह कितपय विषय हैं जिन पर एक-एक या दो-दो ऋषाएं पायी जाती हैं। सबसे सीधी पहेली वह है जिसमें वर्ष को एक ऐसा चक्र बताया है जिसमें १२ महीने, ३६० दिन होते हैं:—

द्वादंशारं नृष्टि तज्जराय वर्वक्तं चकं परिचामृतस्य । आपुत्रा अंग्रे मिथुनासो अत्रं सुप्तश्चातानि विश्वतिक्षं तस्थुः ॥

तेरहवाँ महीना, जिसे अधिक मास कहते हैं, युग्म बताया गया है और उसकी ओर छुपा हुआ संकेत दिया है 'युग्मों में सातवाँ इकेट है। ऋषियों

१. उनमें से (देवता) प्रशस्त की लिंका एक ऐसा है जिसने तीन पद-कमों से त्रिभुवन की माप बाला जहाँ देवता (यलमान द्वारा प्रदत्त हविस्थाल की पाकर) मस्त रहते हैं। (ऋ. ८-२९-७)

२. सरयस्वरूप भगवान् आदित्य का वक गगनमण्डल में सन्तत चलता रहता है, उस बाक में १२ (मेप, वृष आदि राशि रूप) अध्यय हैं। वह बाक कभी भी लीर्ण नहीं होता। हे आति! उस चक में स्त्री और पुरुष के रूप में वर्तमान मिधुन की ७२० (३६० दिन और ३६० रात) सन्तति है। (ऋ. १-१६४-११)

ने ६ यमलों को दिव्य वताया है। ' इस उक्ति का उत्तरार्थ इस ओर संकेत करता है कि अधिक मास की कल्पना मानव ने की है। परवर्ती वैदिक युग में इस प्रकार के चुटकुले बनाने का अभ्यास पाया जाता है। इन्हें ब्रह्मोच चर्चा कहते हैं। वह प्रायः बौद्धिक उल्कर्ष को राजसभा में, अथवा ब्राह्मणमण्डली में स्थापित करने का एक प्रकार रहा होगा।

पहेलिकाओं जैसे ही रहस्यमय कुछ दार्शनिक सुक्त भी हैं। अध्वेद में ऐसे ६-७ सुक्त हैं जो जगदुरपित से सम्बन्ध रखते हैं। जगत् के प्राद्वर्भाव का जो प्रश्न इनमें प्रतिपादित हैं उसका आधार जनता के धार्मिक पूर्व पौराणिक धारणाएँ हैं। यद्यपि इन सुक्तों में विचार स्पष्ट नहीं हैं तथापि आगे के युग में प्रचलित विविध दार्शनिक धाराओं के मूलस्रोत होने के कारण ये बड़े महस्व के हैं। इनमें से प्रायः सभी जगदुश्पत्ति के विषय को ईश्वरवाद की दृष्टि से वर्णित करते हैं। केवल एक ही सुक्त ऐसा है जो विशुद्ध अध्यात्मवाद प्रस्तुत करता है। प्राचीन महर्षियों के मत से समस्त देवताओं ने मिलकर जगत् की उत्पत्ति की; परन्तु यह दृष्टि उस धारणा के साथ असमक्षस लगती है जिसमें धावा-प्रथ्वी को देवताओं के माता पिता बताया है। यों कहना होगा कि इस विषय में ये ऋषिगण कछ ऐसी बातें परस्पर विरोधो कह गये हैं जैसे पुत्र अपने पिता का जनक हो । उदाहरणार्थ, स्पष्ट शब्दों में बताया गया है कि इन्द्र के माता-पिता स्वयं इन्द्र की शरीर से प्रादुर्भृत हुए । इस प्रकार की उछोचायें पुरोहितों की करपना के छिये एक रोचक विषय चन जाता था। इनमें बड़ी खींचातानी से अर्थ निकालने पढ़ते हैं । नासदीय सुक्त में इस प्रकार जन्यजनकभाव अनेक स्थानों पर हैं। दशम मण्डल में कहा है दत्त अदिति से पैदा हुए और यह भी कहा है अदिति दच से पैदा हुई 13

सप्तबंके वर्कर आहुरपितम् ॥ (ऋ. १-१६४-१२)

यन्मातरच पितरच साकमजनयथास्तन्व रः स्वायाः ॥ (ऋ. १०-४४-३)

अदितेर्देशो अजायत दशाहदितिः परि ॥ ( ऋ. १०-७२-४ )

१. अथेमे अन्य उपरे विचक्षणम्।

२. क व तु ते महिमनः समस्यास्मत् पूर्व ऋषयोऽन्तमायुः ।

३. भूर्जंब उत्तानपदी मुव बार्शा बजायन्त ।

#### पुरुष-सूक्त

पुरुष - श्रायेद में प्रतिपादित धार्मिक विचारों के विकास का परिणाम वह हुआ कि सब देवताओं से श्रेष्ठ एक परम पुरुष की करपना प्रसृत हुई। उसका वर्णन नासदीय सुकों में पुरुष, विश्वकर्मा, हिरण्यगर्भ और प्रजापित के नाम से दिया है। प्राचीन मत में जगत् की सृष्टि एक प्राकृतिक उत्पत्ति मानी गई है। जगत् का अभिधान 'जायते' इस किया पद से किया है। परन्तु इन सुकों में जगत् को किसी आधारभूत मौछिक तस्व से विकसित अथवा प्रादर्भत माना है। पुरुष सुक्त में १ देवता केवल सहायक उपकरण हैं; और उपादान कारण, जिससे जगत् की उत्पत्ति हुई, वास्तव में पुरुष का शरीर है। वह पुरुष सहस्र-शीर्ष तथा सहस्रपात् है। वह समस्त पृथ्वी को व्याप्त करने पर भी क्षेष है । दस महापुरुष से जगत् सर्ग की मूळ भावना, वास्तव में, बहुत पुरातन है। इसका उन्नेल कई प्राचीन कथाओं में मिलता है। तथापि इस सुक्त में जिस तरह इस भावना को अभिन्यक किया है, वह बहुत कुछ अर्वाचीन प्रतीत होती है। बाह्मण प्रन्थों में विष्णु यज्ञ स्वरूप हैं और जगदुरपत्ति यज्ञिय विधि है। मूळ पुरुष वहाँ बिळ के रूप में स्थापित हैं; उसके विभिन्न अवयव आलम्भन के पश्चात् जगत् के विभिन्न भाग वन गये हैं-कहा जाता है 'उसका मस्तक आकाश बना, उसकी नाभि वायु, उसके चरण पृथ्वी बने । उसके मन से चन्द्रमा की, चष्ठ से सूर्य की, तथा निःश्वास से पवन की सृष्टि हुई। इस प्रकार देवताओं ने ब्रिकोकी का निर्माण किया'।" यह सुक्त एक उत्तरकाळीन रचना है। उसका एक चिद्ध बहुदेवबाद है। इस सुक्त में कहा

१. तं यहं बहिषि श्रीकृत् पुरुषमातमम्तः । तेन देवा स्रयजन्त साध्या ऋषयस्य ये ॥ ( ऋ. १०-९०-७ )

२. सहस्रतीर्था पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् । स भूमि विश्वती कृत्वात्यतिष्ठदशाङ्गुलम् ॥ ( ऋ. १०-९०-१ )

३. देवा ययझं तन्वाना अवध्यन्युदंधं पशुम् ॥ ( अ. १०-९०-१४ ) ( ख )

४. नाभ्या आसीद्न्तरिक्षं शोष्णों यौः समन्तित । पद्भवां भूमिर्दिशः श्रोत्रालयां लोकों श्रोकल्ययन् ॥ ( ऋ. १०-९०-१४ )

है—'पुरुष ही जगत है, जो पहले था और भविष्य में होगा;' उसके एक खतुर्यां मार्खलोक के प्राणी हैं और उसका तीन चतुर्यां स्वांवासी अमरों का लोक है।' बाह्मण प्रश्यों में पुरुष और प्रजापित एक हैं। उपनिषदों में वह जगत-रूप हैं, और आगे चल कर हैतवादी सांख्यदर्शन में पुरुष आस्मा का ही नाम है जो प्रकृति से प्रथक है। पुरुष-सूक्त में एक आस्मा विराज रूप है जिसकी उत्पत्ति पुरुष से मानी गई है।' यही पुरुष उत्तर मीमांसा अर्थात वेदानत दर्शन में उपाधि रूप से जगत-स्वष्टा है जो सर्वव्यापी प्रक्ष से भिन्न है। अत एव पुरुष-सूक्त भारतवर्ष के बहुदेववादी साहित्य का सबसे प्राचीन करूप है। साथ ही साथ यह भी सिद्ध है कि ऋग्वेद की यह सबसे अन्तिम रचना है; कारण, यह प्राचीन वेद्ययी से परिचित है जिनका नामोझेल इसमें मिलता है।' यही एक ऐसा स्क है जिसमें पहले पहल और अन्तिम वार चार वर्णों का कण्ठतः उल्लेख है। कहा है, बाह्मण पुरुष के मुख है, राजन्य उसके बाहु, वैश्य उसके उरु, और सुद्ध उसके चरण हैं।'

जगत्-सृष्टि से सम्बद्ध लगभग सब ही सूक्तों में प्रजापति को ही प्रायः कर्ता बताया गया है। देवताओं की समष्टि को कर्तृरूप नहीं माना है। अन्य सूक्तों में कई सन्दर्भ ऐसे हैं जिनमें ऋषियों ने जगदुश्वति का मुख्य कर्ता सूर्य बताया है। उसे सकल जगत् की आस्मा कहा है कीर यह भी कहा है कि

| १. पुरुष एवेदं सर्व यद्भतं यन भव्यम् ।           | ( 据. 10-50-2年 ) |
|--------------------------------------------------|-----------------|
| २. पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि । | (宋. १०-९०-२朝)   |
| ३. तस्माद्विराळंत्रायत विराजी ऋषि प्रवः।         | ( 宋. 90-50-3年 ) |
| ४. तस्माद्यकात्सर्वहुत ऋचः सामानि जहिरे ।        |                 |
| खन्दांसि जहिरे तस्मायज्ञस्तस्मादजायत ॥           | (据. 90-90-9)    |
| ४. ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीहाहु राजन्यः कृतः ।      |                 |
| उक् तद्दंश यद्देश्यः पद्भवां श्रूदो अजायत ॥      | (現. 90-50-92)   |
| ६. बाश वाबाप्रियेवी बन्तरिकं सूर्य बात्मा जगतस   | तस्युपम् ।      |

( 宋. 1-994-9頃 )

बह एक होते हुए भी उसके नाम अनेक हैं। यह उक्ति इस बात को प्रकट करती है कि उस समय प्रजापति के रूप में सबिता सूर्य की करूपना निर्माण की प्रक्रिया में थी। सम्भवतः विश्वकर्मा (सबका निर्माता) के प्रादुर्भाव का यही कारण है जिसे सम्बोधित कर नासदीय स्कों में से दो स्कर् कहे गये हैं। प्रथम स्क के सात मन्त्रों में से तीन मन्त्र उन्नेखनीय हैं:—

कि स्विदासीद्धिष्ठानंमारम्भणं कतुमत्स्वित्कथासीत् । यतो भूमि जनयन् विश्वकर्मा विद्यामौणीन्महिना विश्ववंशाः॥ विद्यतंश्वश्चरत विद्यतोसुको विद्यतोबाहुरुत विद्यतंस्पात्। सं बाहुभ्यां धर्मात् सं पतंत्रैर्यावाभूमी जनयन्देव पंकः॥ कि स्विद्धनं क उ स वृक्ष असि यतो द्यावापृथिवी निष्टतृक्षः। मनीपिणो मनसा पृष्ठतेदु तद्यदृष्यतिष्ट्रहुवंनानि धारयेन्॥

(邪. 9-9頁8-8頁)

इन्द्रं मित्रं वर्षणमिश्रमाहुरयो दिव्यः स चुप्णो गुरुत्मात् ।
 एक सद्विपा बहुषा वदनस्यप्ति युमं मातुरिश्वानमाहुः ॥

२. ऋ. मण्डल १०, स्क ८१, ८२।

३. (जगत् की सृष्टि के समय ) ईश्वर का स्थान कहाँ था, उसे निर्माण की सामग्री कहाँ से मिली, किस तरह रचना शुरु हुई। उस विश्व कर्मा ने किस समय पृथ्वी बनाई और कब आकाश ? क्या सर्वद्रष्टा ईश्वर ने इस सारे अगत् की रचना अपनी महिमा से की ? (अ. १०-८१-२)

४. [ उत्तर ] जगत्स्रष्टा ईश्वर की चारों ब्रोर खाँखे हैं, चारों ब्रोर हुँह हैं, चारों ओर भुजाएँ है ब्रौर चारों ब्रोर पैर हैं। वहा एक ईश्वर, खौं: ब्रौर पृथ्वी का निर्माण खपने दो हाथ ब्रौर पंख से करता है।(ऋ. १०-९१-३)

५. कृपा कर हमें यह बताइये कि कीन सा तो वह बन या और कीन सी बह लकड़ी जिससे ईश्वर ने शावा-पृथ्वी को घड़ बाली! आप महर्षि हैं, आप मनीधी हैं—सोव विचार कर हमें यह बताइये वह ईश्वर किस आधार पर खड़ा या जब उसने भुवनों की रचना की। (श्व. १०-८१-४)

यह रोचक साम्य है कि इस सुक्त में प्रयुक्त 'काष्ठ' शब्द (wood) ब्रीक दर्शन में भी मूळप्रकृति ( hūlē ) के अर्थ में प्रयुक्त है।

अगले सुक्त (१०-८२) में यह सिद्धान्त और भी विश्वद रूप से रखा गया है। कहा है, 'आप' से समस्त वस्तु का बीज उत्पन्न हुआ और वही जगत् का और देवताओं का मूळ है:—

यो नेः पिता जीनिता यो विधाता धार्मानि वेद सुर्वनानि विद्या ।
यो देवानां नामधा एकं एव तं संम्युश्नं सुर्वना यन्त्यन्या ॥
पुरो दिवा पुर पुना पृथिक्या पुरो देवेभिरस्तुरैयंदिस्ति ।
कं स्विद्वर्भे प्रथमं देध आपो यत्रे देवाः समर्पदयन्त विद्ये ॥
तिमद्वर्भे प्रथमं देध आपो यत्रे देवाः समर्पदयन्त विद्ये ॥
तिमद्वर्भे प्रथमं देध आपो यत्रे देवाः समर्पदयन्त विद्ये ॥
अजस्य नामावध्येकमर्पितं यस्मिन्विद्वानि सुर्वनानि तस्थः ॥
न तं विदाध य दुमा जुजानान्यसुष्माक्मन्तरं वभूव ॥

१. वह कीन परमेश्वर है जो हमारा पालन करने वाला पिता है, जन्म देने वाला जनक है, जो विधाता है, जो सकल स्वानों का झाता है, जिसने ऋखिल भुवनों का निर्माण किया, जिसने देवों को जन्म दिया, उनके ऋखग-ऋलग नाम रखे और जिसका मुँह समस्त भूत-जात तकते हैं ? (ऋ. १०-८२-३)

२. वह कीन परमेश्वर है जो गुलोक से परे है, जो इस प्राची से भी परे हैं, जो देवताओं और अधुरों से भी परे है, किस आदि गर्भ को जल तत्व ने भारण किया जिसमें समस्त देवताओं ने अपने आप को एकत्र सक्षत पाया ?
(ऋ. १०-८२-५)

१. [ उत्तर ] जल ने सर्व प्रथम उसी विश्वकर्मा को गर्भ में धारण किया और वहीं समस्त देवता सक्षत हुए । उसी अन्नमा ( छाग ) के नाभि-मण्डल में एक अण्ड को स्थापना हुई, और उसी अझाण्ड में सकल अवन अवस्थित हैं ।
( ऋ. १०-८२-६ )

४. तुम उस विश्वक्षमी परमेश्वर को पहिचान नहीं सकते; वह परम आत्मा ं उससे मिल है जो तुम्हारे निकट है। (ऋ. १०-८२-७क)

१. सम्भवतः वहाँ सूर्यं की ओर सङ्गेत है।

<sup>9</sup> M.

परम सुन्दर सुक्त है हिरण्यगर्भ का । हिरण्यगर्भ का तालपर्य है सुवर्ण का बीज, जिसकी करूपना निश्चय उदीयमान सुर्य के आधार पर की गई है । यहाँ भी अग्नि के जनक जळ-तत्त्व को ही जीवनाधार बताया है :—

हिर्ण्युग्रभः समेवर्तृताग्ने भृतस्यं जातः पतिरेकं आसीत्। स दाधार पृथिवीं चामुतेमां कस्में देवायं हृविषां विधेम॥ य आत्मदा बंद्धदा यस्य विद्दबं उपासंते प्रशिष्टं यस्यं देवाः। यस्यं द्धायाऽसतं यस्यं मृत्युः कस्में देवायं हृविषां विधेम॥ आपों हु यद्बंहृतीविंद्द्यमायन् गर्भे दधांना जनयंन्तीर्ग्निम्। ततों देवानां समेवर्तृतासुरेकः कस्में देवायं हृविषां विधेम॥ यश्चिदापों महिना पर्यपेद्यदक्षं दधांता जनयंन्तीर्युत्तम्। यो देवेष्वधि देव एक आसीत्कस्में देवायं हृविषां विधेम॥

९. सबसे पहिले एक सोने का गर्भ (हिरण्यार्भ) उत्पन्न हुआ। और नहीं समस्त भूतवर्ग का अधिपति हुआ, उसी ने इस प्रश्नी और इस आकाश को धारण कियां— तो बताईये कीन वह देव है जिसे हम हिव समर्थण कर आराधित करें। (श्र. १०-१२१-१)

२. वह प्रजापित है जिसने आरमा का खाबिर्माय किया, जिसने जीवन तस्य तथा बळ प्रदान किया, जिसकी सारा विश्व उपासना करता है, जिसके ही अंशमूत समस्त देवता है, जिसकी छाया ही अप्युत है, पृत्यु है — बताइये वह कीन देव है जिसे हम हिव समर्पण कर प्रसन्न करें।

(男. 90-929-2)

इ. वहीं महान् जल तत्व (आपो-देवता) जिसने हिरण्यगर्भ की भारण कर आपि को जन्म दिया और उसी से सकल देवताओं में प्राण सजार हुआ — वह एक कीनसा देव है जिसे हिव प्रदान कर हम सन्तुष्ट करें।

(水. 90-929-0)

४. जिसने अपनी महिमा से जल को अपने आस-पास फैला हुआ देखा, जिसने इस अखिल जगत् को प्रसारित करने वाले (दक्ष) को तथा यह को जन्म दिया, ऐसा समस्त देवताओं का अधिदेवता वह कीन है जिसे हम हिव समर्पण कर प्रीणित करें। (अ. १०-१२१-८) इस सूक्त के प्रत्येक मन्त्र का भुव-पद है 'कस्मै देवाय हविषा विधेम' जिसका उत्तर १० वें मन्त्र में है। सम्भवतः यह बाद में जोड़ा गया है। इस मन्त्र में प्रश्न का उत्तर है कि 'जिस देवता को हवि प्रदान किया जाय यह प्रजापति है।' 9

जगत् की सृष्टि से सम्बन्ध रखने वाले दो सृक्त और हैं जो दार्शनिक इष्टि से जगत् को असत् से सद् रूप में विकसित बताते हैं। कुछ अस्पष्ट से रूप में दिए वर्णनों से (१०-७२) सृष्टि की तीन अवस्थाएँ प्रथक्-प्रथक् प्रतीत होती हैं:—

पहले जगत् की रचना, बाद देवताओं की, और अन्त में सूर्य की। यहाँ भी सृष्टिवाद के साथ विकासवाद ओतप्रोत है:--

> ब्रह्म<u>ण</u>स्पति <u>र</u>ेता सं क्रमार इवाधमत्। देवानां पूर्व्यं युगेऽसंतः सदजायतः॥

इससे भी सुन्दर रचना है सृष्टिगीत ( 10-124)

नार्सदासीको सर्दासी च्रदानीं नासी द्रजो नो ब्योमा पुरो यत्। किमार्बरीयः कुटु कस्य शर्मेक्षम्मः किमासी द्रहेनं गर्भी रम्॥

<sup>).</sup> सूर्वे खात्मा जगतस्तस्थ्रपंख । ( ऋ. १-११४-१ घ ); ऋ. मण्डल १०, सूक्त ७२।

एकं सिद्धमा बहुधा वदन्ति । ( ऋ. १-१६४-४६ ग )।

२. ब्रह्मस्पति ने लुद्दार की भाँति सकल सामग्री को एकत्र तपाकर श्रासिल प्रपष्ट का निर्माण किया। देवताश्रों के सर्जन से भी पहिले, ब्रहाँ कुछ भी न था बहाँ पुरोहरयमान इस चराचर जगत् की स्रष्टि की। (श्र. १०-७२-२)

३. उस समय न असत् ही था और न सत् ही; न उस समय रज (लोक) ही थे और न था आकारा, न उस समय कोई गति यो और न कोई स्थान था और न कोई प्रेरणा देने वाला था — क्या कहीं जल था, क्या कहीं अवाध अन्तर था!

न मृत्युरासीद् सृतं न ति न राज्या अहं आसीत्प्रकेतः । आनीद्यातं स्वध्या तदेकं तस्माद्धान्यत्र पुरः कि अ नासं ॥ तमं आसीत्वमंसा गुळ्हमत्रेऽमकेतं सिळ्ळं संवभा हृदम् । तुच्छयेनाभ्यपिहितं यदासीत्तपंस्रस्तन्महिनाऽजायतैकंम् ॥ कामस्तद्ये समवतंताधि मनसो रेतः प्रथमं यदासीत् । स्तो बन्धुमसिति निरीवन्दन् हृदि प्रतीष्यां क्वयो मनीपा ॥ को अदा वेदं कहृह प्रवीचत्कृत आजाता कृतं ह्यं विस्टिः । अर्थाग्वेया अस्य विसर्जनेनाधा को वेद् यतं आवभूवं ॥ हृयं विस्टिष्टं आवभूवं यदं वा व्याप्ति वा न । यो अस्याध्यक्षः पर्मे व्याम्यस्ता अक्ष वेद् यदि वा न वेदं ॥ अस्याध्यक्षः पर्मे व्यामस्ता अक्ष वेद् यदि वा न वेदं ॥ अस्याध्यक्षः पर्मे व्यामस्ता अक्ष वेद् यदि वा न वेदं ॥ अस्याध्यक्षः पर्मे व्यामस्ता अक्ष वेद् यदि वा न वेदं ॥ अस्याध्यक्षः पर्मे व्यामस्ता अक्ष वेद् यदि वा न वेदं ॥ अस्याध्यक्षः पर्मे व्यामस्ता अक्ष वेद् यदि वा न वेदं ॥

न चस्तु थी, न या अमरत्व, न रात न दिन का कहीं नाम ओ निशान या। वही एक परमेष्ठी अपनी अन्तकंतना के बत निर्वात अवस्था में शान्त रूप वर्लमान था, उसके सिवाय कहीं, उछ न था। ( अ. १०-१२९-२ )

तिमिर हो तिमिर से आहत या, यह असिल संसार अभ्यक्त या, तरल था। यह सब तुष्छ अझान से अभिभृत या, सबंग श्रन्य ही श्रन्य था, तब तेज की महिमा से एक का प्रातुर्भीव हुआ। (अ. १०-१२९-३)

र. उस एक तैजस बिभृति में इच्छा का प्राहुर्भाव हुआ, बही (स्टिकी) कामना भावि प्रपक्ष के बोजरूप में परिणत हुई। मनस्वियों ने अपने इदय में समाहित बुद्धि से विचार कर यह तस्व समक्ता कि प्रस्तुत चराचर जगत पूर्व कुछ भी नहीं (असत्) या। (अ. १०-१२९-४)

४. सबमुच क्या या कौन जानता है, और कौन बता सकता है, वह स्वयं कहाँ से उत्पन्न हुआ और कहाँ से स्वष्टि को प्रस्ति हुई। क्या देवताओं का आविर्भाव स्वष्टि के साथ हुआ या पक्षात्—कौन जानता है कब क्या कहाँ से हुआ।

५. यह सृष्टि जहाँ से उत्पन्न हुई, अथवा उसका कोई आधार है या नहीं— यह सब कुछ बहो जानता हो जो परम व्योम में सर्वत्र व्याप्त है— अथवा, हो सकता है वह भी न जानता हो। (अ. १०-१२९-७)

न केवल साहित्यिक गुणों की दृष्टि से ही यह सुक्त महत्त्व का है, वरन् इससे भी अधिक इसकी महत्ता उन प्रीद विचारों के कारण है जिनका प्रतिपादन आज से इतने प्राचीन युग में पाया जाता है। परन्तु यहाँ भी भारतीय दर्शन के कतिएय प्रमुख दोप दृष्टिगोचर होते हैं। इसमें स्पष्टता तथा एकवास्यता का अभाव है, और विचारों में तक प्रायः शब्दमात्र पर अवलम्बित हैं। परन्तु भरवेद में यही एक अंश ऐसा है जिसमें सुसम्बद्ध दार्शनिक विचार आद्योपान्त मिलते हैं। यों कहना चाहिए कि प्राकृतिक दर्शन का यह प्रारम्भ बिन्तु है जिसका अङ्कर आगे चलकर विकासवादी सांख्य-दर्शन में पह्नवित हुआ। वह सुक आयों के दार्शनिक विचारों का एक नमृना है और इसी कारण यह सदा अपने महत्त्व को बनाये रखेगा। सृष्टिगीत में प्रतिपादित इस सरकार्यवाद के अनुसार जल की खृष्टि सबसे पहले हुई और उसके पश्चाद तैजस तश्व के घळ महत्त्तश्व का विकास हुआ। परवर्ती माझण प्रन्धों में दिए सृष्टि सम्बन्धी सिद्धान्त उक्त विचार-धारा से सहमत है। इनमें भी अस५ ही सद्रूप हुआ और प्रथम सत्ता जल की ही थी। इस जल पर दिरण्यगर्भ तरता रहा । हिरण्यगर्भ विश्वरूप मुवर्णाणु है और उससे वह पाकि उत्पन्न हुई जिसके द्वारा प्रजापति जगत् का निर्माण कर सके। इतना अवस्य अन्तर है कि प्रजापति पहले, फिर वह शक्ति । यह मौलिक विसंवाद खटिवाद का विकासवाद के साथ संमिश्रण करने से हुआ है; और उसका निराकरण सांख्य दर्शन में, पुरुष को एक कृटस्य ब्रष्टा के रूप में मानते हुए केवल प्रकृति को ही विकास की विभिन्न दक्षाओं में परिणत होते बतला कर किया है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि जारवेद के नासदीय सुक्त न केवल भारतीय दर्शन के ही अप्रदूत हैं वरन पुराणों के भी, जिनके मुख्य छच्चणों में एक छच्चण सर्ग-वर्णन भी है।

## अध्याय ६

# ऋग्वेदीय युग

पूर्वतन अध्यायों में विवेचित ऋग्वेद संहिता का स्वरूप यह प्रदर्शित करने के छिपे सम्भवतः पर्याप्त होगा कि अतिप्राचीन काल के इस अद्वितीय प्रम्थ में न केवल ऐतिहासिक रूप ही है, अपित काण्यगत सीन्द्रयें का भी अनवप प्रदर्शन है। इस दृष्टि से प्रत्येक साहित्यानुरागी के छिए उसका समप्र नहीं, तो कम से कम अंसतः अध्ययन अत्यन्त आवश्यक है। प्राचीन पुग की धार्मिक भावनाओं का चित्र पूरी तरह चित्रित करने में यह प्रम्थ सर्वथा अप्रतिम है। जो भी छौकिक विषयों से सम्बन्ध रखने वाले स्क बहुत ही कम हैं तथापि उद्विचित प्रकरणों के आधार पर भारत के प्राचीन आयों की सामाजिक स्थित के सविस्तर अध्ययन के छिए पर्वाप्त सामग्री समग्र प्रस्थ में संकछित है। इस कारण ऋग्वेद का महत्व मानव सम्भ्रता के इतिहास में और भी अधिक कहा जा सकता है।

# ऋग्वेद में नदियाँ

पहली बात तो यह है कि बैदिक काल की जातियों का आदिम निवास-स्थान कहाँ या इसका पता हमें स्कों में उद्यिक्ति मौगोलिक विषयों से उपलब्ध होता है। उनके आधार पर हम वह निश्चयपूर्वक कह सकते हैं कि आक्रमणकारी आर्थ सम्भवतः हिन्दुकुश की पित्रमी घाटियों से समतल मैदान में उतर आये और भारतवर्ष के ऐशान्य भाग, जिसे फारसी में [पंजाय' कहते हैं, वहाँ आ बसे। खम्बेद के स्कों में कुल २५ नद-निद्धों का उद्येख है जिनमें से दो तीन को होड़कर सभी सिन्ध नदी से सम्भद हैं। उनमें से पाँच निद्धों पंजाय को सींचती हुई आगे जाकर सिन्धु नदी के साथ वहने लगती हैं। वे नदियाँ वितस्ता (शेलम), असिक्ती (चिनाव), पर्ण्या [इरावती (अर्थात अमनाशी > रावी)] और विपास (ज्यास), और सबसे बढ़ी एवं अधिकतर पूर्व की ओर बहने वाली छतुती (सतल्ज)। कुछ वैदिक कालीन जातियाँ फिर भी सिन्धु से सुदूर भागों में अवस्थित रहीं जो सिन्धु के पश्चिमी सहायक नदियों की तल्हिटयों

इस पद का अवस्वार्थ है संस्कृत का पद्य ( पाँच ) + आप ( जल ) ।

में रहती थीं। कुड़ लोग उत्तर की ओर यहे वेग से बहने वाली कुभा (क्राबुल) तथा सुवास्तु (= रहने का सुन्दर स्थान; आधुनिक नाम स्वत) से लगाकर सुदूर दक्षिण में कुसु (कुरुम) तथा गोमती (= प्रभूत गौ वाली; आधुनिक नाम गोमन) तक वे जातियाँ रहती थीं। ऋग्येद की कतिपय निद्याँ सुकों में दो-तीन बार से अधिक वर्णित हैं। अधिकतर निद्यों का बहुधा उद्येख अनेक बार है, तथापि सिन्धु और सरस्वती निद्यों का बहुधा उद्येख अनेक बार है, तथापि सिन्धु और सरस्वती निद्यों का बहुधा उद्येख अनेक बार है, तथापि सिन्धु और सरस्वती निद्यों का बहुब वर्णन है। एक समझ स्क (१०-७५) सिन्धु की प्रशंसा में ही कहा गया है जहाँ १८ और निद्यों का, जिनमें अधिकांश उसकी सहायक ही हैं, वर्णन केवल, दो ही मन्त्रों में है। सम्भवतः इस महानदी ने स्कार के मन पर गम्भीर प्रभाव किया है। उस नदी को सबसे अधिक वेगवाली तथा जलाश्य में सब निद्यों से बदकर बताया है। अन्य नदियाँ तो उसमें इस प्रकार जाकर मिलती हैं जिस तरह रम्भाती गौवें अपने बढ़कों के पास दौदकर जाती हैं। नदी के वेग एवं गम्भीर कह्नोल का वर्णन निद्मिलित ऋषा में बढ़ी भाषुकता के साथ किया है।

दिवि स्वनो यतेते भूम्योपर्यंतुन्तं शुष्मुमुदियति भानुना । अभादिव प्र स्तनयन्ति वृष्टयः सिन्धुर्यदेति वृष्टमो न रोध्यत्॥

सिन्धु पद का संस्कृत में अर्थ नदी-सामान्य है परन्तु यहाँ नदी-विशेष के अर्थ में प्रयुक्त है। वह आदि आयों के निवास की पिक्रमी सीमा है और सर्व प्रथम आयों के साथ सम्पर्क में आने वाली प्राचीन जाति की जनता ने सिन्धु नदी जहाँ वह रही है उस सारे प्रदेश को सिन्धु अर्थात् सिन्ध यह नाम दे दिया। सिन्धु शब्द का ही प्रीक रूपान्तर करने पर 'इन्डोस' बना, और सिन्धु नदी के देश का यही प्रीक नाम 'India' का प्रवर्तक है। कारस के पुराने लोगों ने सिन्धु नदी का नाम हिन्दु कहा, और हिन्दू यह शब्द अवेस्ता में देशवाचक है। आधुनिक कारसी नाम 'हिन्दुस्तान' (सिन्धु नदी की मूमि) कहीं अधिक सही है, और वास्तव में वह इस महान् देश

भूमण्डल के ऊपर परिवर्तमान सिन्ध का यह तुमुल निनाद गणनमण्डल की ओर आगे आगे वड़ कर ज्याप्त रहा है, वह सिन्ध अपने अनन्त प्रवाह को भानु की देदीप्यमान मयूओं से सहत कर रही है, और पनधीर घटा से दृष्टि की गर्जना हो रही है — यह सिन्ध व्यम के समान उच निनाद करती हुई वह रही है।

के उस भू:भाग के लिए सर्वथा उचित है जो हिमादि और विम्ध्य-पर्वत के मध्य स्थित है।

ब्रावेद में बहुधा 'सप्त सिन्धवः' अर्थात् सात नदियों का उल्लेख है। यह पदावली कम से कम एक प्रकरण में तो निश्चित रूप से भारतीय आयों की बस्ती के अर्थ में प्रयुक्त हुई है। यह एक रोचक बस्त है कि अवस्ता में भी 'हप्त हिन्द' का प्रयोग मिलता है। परन्त वहाँ उसका अर्थ कल संकीण है। यह केवल भारत के उतने ही हिस्से को बोधित करती है जो पूर्वी क्राबुछिस्तान के अन्तर्गत कहा जा सकता है। इस सन्दर्भ में 'सप्त' यह पद यदि निश्चित संख्या का वाचक है तो सात नदियों से तास्पर्य कावल. सिन्धु और पंजाब की पाँच नदियाँ हैं, जोभी आगे चलकर क्रावुल के स्थान पर सरस्वती नदी का समावेश कर छिया गया है। कारण यह है कि सरस्वती ऋग्वेद की एक परम पवित्र नदी है जिसका बहुधा उक्लेख देवी के रूप में किया है, और किसी अन्य नहीं की अपेचा अधिक भावना के साथ उसकी स्तृति की गयी है। वैदिक ऋषियों ने प्रायः ऐसा वर्णन वदी नदी का ही किया है। अत एव अध्यापक रोट तथा अन्य प्रसिख विद्वानों ने यह निर्णय किया कि ऋग्वेद के सुक्तकारों ने सिन्धु नहीं का ही पवित्र नाम सरस्वती रख दिया है। इसके विपरीत यह भी ज्यान देने योश्य है कि कुछ सुकों में 'सरस्वती' निश्चय ही किसी होटी नदी का बोधक है, जो सतलज और यसुना के बीच बहती रही है और जो आगे चलकर इपद्वती के साथ मिलकर जसावत नामक पवित्र प्रदेश की पूर्वी सीमा निर्धारित करती है। ब्रह्मावर्त अम्बाला से विश्वण कोई साठ भील पर स्थित सिमला के दक्षिण की ओर प्रारम्भ होने-बाला प्रान्त है।

यह होटी नदी रेगिस्तान की सैकत भूमि में अब लुस हो गयी है। परन्तु प्ररातन नदी प्रवाह के खिद्ध इस मान्यता के समर्थंक हैं कि सरस्वती शुतुनी की एक सहायक नदी रही हो। अत एव यह असम्भव नहीं कि वैदिक युग में यह समुद्र तक पहुँची हो और अपने आज के रूप से कहीं अधिक लम्बी रही हो। सरस्वती को प्राप्त विशेष पवित्रता की ओर प्यान देते हुए, यदि उस होटी सी नदी की भी सिन्धु जैसी महानदी के अनुरूप प्रशंसाएँ कर दी औं तो किसी तरह अस्युक्ति प्रतीत नहीं होती। यह भी प्यान देने योग्य है कि 'दणदूती' = प्यरीली (आधुनिक वोग्रा या वग्गर) ऋग्वेद में एक ही बार उहिस्तित है; और उस प्रकरण में भी उसका नाम सरस्वती के साथ लिया

राया है। वहाँ यह बताया है कि इन्हीं दो निदयों के किनारे अग्नि प्रकार की जाकर उसका आवाहन किया जाता था। इससे यह संकेत मिळता है कि ऋग्वेद के समय में सिन्छु नदी के प्रवाह की पूर्वतम सीमा पर वर्तमान प्रदेश ने उस पुनीत भाव को प्राप्त कर छिया था जिस हेतु वह वेद्विति यञ्चयागदि कर्मकाण्ड के छिए परमोपयोगी स्थान माना जाता था। इस बात का भी संकेत मिळता है कि कम से कम ऋग्वेद युग के समाप्त होते-होते कितपय आक्रमणकारी आर्थ इस प्रान्त को पार कर गङ्गा के प्रवाह की पिक्षम सीमा पर पहुँच चुके थे। कारण, उत्तर प्रदेश में वर्तमान गङ्गा के सुदूर पिक्षम भाग में मिळने वाळी यमुना तीन प्रकरणों में उद्विक्षित है जिनमें से दो सन्दर्भ तो यह सिद्ध करते हैं कि यमुना के तट पर आर्थों ने अपनी वस्ती डाळ दी थी। निश्चय ही, वह युग गङ्गा से परिचित था; कारण, ऋग्वेद के एक स्क में साचाद तथा एक और स्क में पारम्परिक रूप से गङ्गा का उक्छेख है। गङ्गा का नाम इतर वेदों में कहीं नहीं पाया जाता।

जिस समय ऋग्वेद के सुकों की रचना हो रही थी उस समय आक्रमण-कारी आयौँ का दक्षिण की ओर जाना पंजाब की नदियों का सिन्ध के साथ संगम के स्थान से अधिक जागे न वढ़ पाया था । सम्भवतः सागर के विषय में ज्ञान तथाकथित ही माना जा सकता है; कारण, सिन्धु नदी के अनेक महानों का कहीं वर्णन नहीं पाया जाता और छोटी सिन्ध के तट पर विशेषतः आजकल प्रचलित मत्स्यजीवी व्यवसाय का कहीं भी उन्नेल नहीं है। इतना अवस्य है कि मत्स्य शब्द का प्रयोग एक बार तो ऋग्वेद में हुआ है जहाँ अन्य पशु-पत्ती एवं कीट का उल्लेख कई बार है। मस्य के प्रति यह उपेका पंजाब और पूर्वी क्राष्ट्रिक्यान की नृदियों के स्वरूप के सर्वया अनुकृष्ठ है जिसमें माल्लियों बहुत कम होती हैं। इस अंश में ऋग्वेद का यजुर्वेद से वैछत्त्रण्य है। यजुर्वेद ने मस्स्य-प्रहण के सम्बन्ध में अस्यधिक परिचय प्रकट किया है। यहाँबेंद्र उस समय की रचना प्रतीत होती है जब आर्य छोग सुदूर पूर्व तक, तथा निश्रय ही दक्षिण तक फैल चुके थे। समुद्र (सम + उद्र) जो आगे चलकर सागर के अर्थ में प्रयुक्त होने लगा है, वस्तुतः ऋरवेद के समय में अपने शाब्दिक अर्थ 'महाजलाशय' में प्रयुक्त होता था। इससे उनका ताश्पर्य सिन्धु नदी के मुख्य प्रवाह से है जो पंजाब के निवर्षी के संगम के कारण इतना चौदा हो जाता है कि मध्यप्रवाह में बहती हुई नीका तट पर से दील नहीं पदती। हाल ही यह भी पता चला है कि उस भाग्त के निवासी वहाँ की नदी सिन्ध को सागर ही कहते हैं; सच तो यह है

कि ऋग्वेद में सिन्धु शब्द का प्रयोग कई जगह सागर के अर्थ में किया गया है। ऋग्वेद में ऐसी कोई उपमाएँ अथवा रूपक नहीं पाये जाते जो समुद्र से पिरिचत जनता में अक्सर प्रचिवत हों। जलतरण के अर्थ में केवल इतना ही संकेत मिलता है कि नौकाओं में पतवार लगा कर नदी के उस पार जाया जाता था। पारगमन के काम ने संस्कृत साहिष्य को एक अध्यन्त प्रचलित रूपक प्रदान किया है। ऋग्वेद के एक स्कूकतर ने अग्नि की स्तुति करते हुए कहा है 'हमें सब सोक और विपत्तियों से उसी तरह पार ले जाओ जैसे नाविक नाव के द्वारा नदी के पार ले जाते हैं'। परवर्ती साहिष्य में तो जिस किसी व्यक्ति ने अपना थ्येप सिद्ध कर लिया है अथवा शाख का पूर्ण अध्ययन कर लिया है उसे 'पारग' ही कहते हैं। अथवेवेद में अवस्य ऐसे कतिपय अंश है जिनसे सिद्ध होता है कि अथवेवेद के रचिवता समुद्र से परिचित थे।

## पर्वत

ऋखेद में पर्वतों का उन्नेस अनेक जगह हुआ है और साथ ही साथ यह भी बताया गया है कि नदियाँ उनसे निकल कर वह रही हैं। हिमालय, जिसका शाब्दिक अर्थ हिम का निवास स्थान है, उस पर्वत श्रेणी का बोधक है, जो सृष्टि कचाँ से अधिष्ठित है। किसी ख़ास चोटी का वर्णन नहीं है। पारम्परिक रूप से केवल मूजवत शिखर का उन्नेख मिलता है जहाँ सोमवल्ली प्राप्त होती है। उत्तरकालीन वैदिक साहित्य से यह पता चलता है कि मूजवत् क्रावुल की घाटी के निकट स्थित है। सम्भवतः यह कारमीर के नैत्रस्य कोण में स्थित है। अधर्व वेद में हिमालय के दो और शंगों का उन्नेस है: एक का नाम त्रिक्कुद जिसे आगे चलकर त्रिकृट बताया है। यहाँ से असिक्री (चिनाव) नदी बहली हैं; दूसरा श्रंग है नाव-प्रश्नंद्यन, जिसका द्याब्दिक तारवर्ष है, नाव को हुबाने वाला। यह वही पहाड़ है जिसे महाभारत में नीवन्धनं कहा है, तथा शतपथ बाह्मण में मनोरव-सर्पण । कहा जाता है इसी स्थान पर प्रख्य काल में महाराज मनु की नौका आगे रुक गयी थी। ऋस्वेद में विन्ध्य पर्यंत का उन्नेस नहीं है। यह यह पहाद है जो दक्षिण को उत्तर भारत से विभक्त करता है। ऋग्वेद में नर्मदा का भी उल्लेख नहीं मिछता जो विन्ध्यपर्वत के दक्षिण भाग में पर्वतश्रेणी के समानान्तर बहती है।

वस्तुतः संस्कृत 'दक्षिण' राज्द का अर्थ है दाहिना, परन्तु चूंकि
 भारतीय जनता उदोयमान सूर्य के अभिमुख हो दिग्भाग का परिचय करती है,
 अत एव उनके दाहिने दिग्भाग की संझा 'दक्षिण (दिक्खन)' है।

# ऋग्वेद-कालीन आयों का निवास-स्थान

उपर्युक्त विपयों के आधार पर यह निर्णय किया जा सकता है कि ऋग्वेद के स्क्तों के निर्माण के समय आर्थ लोग देश के वायक्य भाग पर अपना अधिकार जमा चुके थे। यह भाग मानचित्र पर पंखे के आकार में दिखाई देता है। इस प्रदेश की पिक्षमी सीमा सिन्धु नदी के द्वारा, पूर्वी सीमा सतल्ज के द्वारा तथा उत्तर की दिमालय के द्वारा आबद है। इनका पदाव कुछ पूर्व और पिक्षम की ओर भी उपर्युक्त सीमा से बाहर जमा हुआ था। वर्तमानकालीन पंजाब एक बहुत वहा सुखा मैदान है जहाँ रावलपिन्द्री को होड़ कर न कोई पहाइ है जिससे टकराकर मेच-मन्द्रल वर्षा कर सकें। इस प्रदेश में प्रकृति के मीतिक संघर्ष से जन्य कोई सुन्दर बिज नहीं है। वर्षा बहुत में प्रकृति के मीतिक संघर्ष से जन्य कोई जीर यहाँ के स्थादिय की छुटा इतनी भव्य दोती है जितनी उत्तर भारत में अन्यज्ञ कहीं नहीं पाई जाती। सम्भवतः इसी आधार पर अप्यापक हॉप्किंग्स ने यह समझा कि वहण और उपस् मुक्तों जैसे दुरातन सुक्त छास पंजाब में रचे गये और शेप की रचना सरस्वती के निकट पवित्र मूमि में हुई जहाँ अप्येव में उद्विक्त सब ही स्थितियाँ उपलब्ध वह । परग्त यह कहीं अपिक सम्भव है कि वैदिक काल से आज पंजाब की जलवायु बदल गयी हो।

अरमेद के समय में प्वोंक प्रदेश ही आयों का निवास-स्थल धा—पद बात ऋग्वेद में वर्णित पद्य-पश्ची, फल-फूल और अन्य उपज के द्वारा अधिक प्रमाणित होती है। उदाहरणार्थ, ऋग्वेद का मुख्य पदार्ध सोम है। सोम के विषय में कहा गया है कि वह पहाड़ों पर उगता है और निक्षय, यहीं वह बहुतायत से उपलब्ध होता होगा। उसका उपयोग आहिक कर्मकाण्ड में प्रजुर मान्ना में किया जाता था। बाह्मण-काल में सोम दूर-दूर से लाया जाता था और उसके अनुपल्डध होने पर अनेक मुख्य प्रतिनिधि रूप में प्रमुण किए जाते थे। फल यह हुआ कि असली सोम की पहचान भारत में न रही। आजकल जो सोम के रूप में प्रयुक्त है वह तो कोई भिन्न ही पदार्थ है, कारण उसके रस पीने से जी घवराने लगता है और उसका स्थाद ऋग्वेद में वर्णित सोमरस के स्वाद से बिक्कुल मिन्न है। यह भी नहीं कहा जा सकता कि पारसी लोग होमा याग के लिए पारस से जिस बच्ची को मँगवाते हैं वह कहीं ऋग्वेद का सोम ही है। यह भी स्मरण रहे कि परवर्ती वेदों में बहुषा उद्विलित तथा जीवन के परम उपयोगी साधन 'ब्रीहि' का उदलेख ऋरवेद में कहीं भी नहीं है। चाँवल आश्नेय दिशा में बहुतायत से पैदा होता है जहाँ वर्षा अधिक तथा सतत होती है। सम्भवतः, चाँवल की उपज सिन्धु नदी की तलेटियों में न होती होगी जब कि ऋरवेद की रचना हुई, यद्यपि आये चलकर सिंचाई के द्वारा चाँवल का उत्पादन समस्त भारत में सम्भव हो गया था। ऋरवेदकालीन कृषकराण धान्य अध्यय पैदा करते थे जिसका उल्लेख यव शब्द से किया जाता है। परन्तु सम्भवतः उस समय 'यव' शब्द धान्य-सामान्य का बोधक हो, न कि 'जी' के संकीण अधं का, जो आगे चलकर इस अधं में सीमित हो गया।

## ऋग्वेद-काल के वृक्ष

ऋग्वेद में उक्किसित महावृश्वों में सबसे महश्व का वृश्व है। अश्वस्थ उसका फल (पिष्पल) मधुर बताया गया है जिसे पत्ती-गण खाते हैं । इसकी पविचता उपयोगजन्य है । कारण, इसका काष्ट सोमपान के लिए काम में लाया जाता था और त्रेताशि के उत्पादन के लिए भी पिप्पल काष्ट्र का प्रयोग किया जाता था जिसे वेद में प्रमन्थ कहा है। परवर्ती वेद में उच्छेख है कि देवता तीसरे स्वर्गीय लोक में जबात्य के नीचे बैठते हैं। वास्तव में यह वही वृच्च है जिसे ऋत्येद में 'बहुपलाश' वृक्त कहा है। आज भी पीपल उतना ही पवित्र माना जाता है। कोई भी हिन्दू उसके पास खड़ा होकर मिध्या भाषण करने से दरता है। पर ऋग्वेद में कहीं भी न्यप्रोध ( = नीचे की तरफ्र उगने वाला ) नहीं है। इसका उक्लेल अधर्ववेद में केवल दो बार आया है। यह भारत में सबसे बड़ा पूछ होता है जिसका बेरा दुनिया के और किसी देश के बूच की अपेचा कहीं अधिक होता है। इसका विशाल शिखर पत्तों से सचन होता है जिसमें सूर्य की किरणें प्रवेश नहीं कर पातीं और वह शिखर पेड के छोटे-छोटे अनेक तनों से खम्भों की तरह आश्रित होता है। इस वृत्त का स्वरूप एक विशाल हरे भरे मन्दिर की तरह लगता है जिसे स्वयं प्रकृति ने रचा है। जिस तरह इक्टिंग्ड के गाँव गाँव में ओक बूच होता है उससे भी कहीं अधिक महत्त्व भारत के प्रामवासियों के लिए इस वट वृत्त का है जिसके आस पास क्रवि-प्रधान भारत देश में क्रयकों की बस्ती पाई जाती है।

#### पशु

वन्य पशुओं में ऋग्वेद के सुक्तकारों को सबसे अधिक परिचय सिंह से था। उन्होंने बताया है सिंह घने जङ्गळ के पहाची प्रदेश में रहता है। वह जाल के द्वारा पकड़ा जाता है। उसकी वह विशेषता, जिसका अधिकतर वर्णन किया गया है, गर्जना है। सिन्धु नदी तथा सतलज की पूर्वी तलेटी में भारत का ऐसा भू-भाग हैं जो सिंह के लिए स्वाभाविक निवास योग्य स्थान है। प्राचीन काल में निश्चय ही इस प्रदेश में सिंह अधिकतर उपलब्ध होता होगा, परन्तु आज केवल गुजरात के दिखण भाग में स्थित पहाड़ी प्रदेश में सिंह पाया जाता है। सुगराज यह पशु भारतीय साहित्य में बहुत प्रसिद्ध हैं; यहाँ तक कि कई हिन्दू स्वक्तियों के नाम में 'सिंह' का प्रयोग भी किया जाता है। ऋग्वेद में कहीं भी ज्याप्र का वर्णन नहीं है। उसकी जन्म भूमि बंगाल के दलदल में रही है मगर आज तो भारत के हर जक्कल में वह पाया जाता है। इतर वेदों में क्याप्र ने सिंह का स्थान प्रहण कर लिया है। क्याप्र एक भयावह खापद है। शुक्ल यहुवेंद में किसी ख़तरनाक काम करने को सोये ज्याप्र को जगाने के तुल्य बताया है, और अथवेंवेद में ब्याप्र को पुरुपाद ( = मनुष्यों को लाने वाला) कहा है। वेदों में उपलब्ध सिंह और ज्याप्र के सम्बन्ध को देखते हुए एक सुन्दर प्रमाण प्राप्त होता है कि वैदिक युगमें आयं लोग कमशा उत्तर से पूर्व की ओर फैल रहे थे।

लगभग पेली ही स्थिति हाथी की भी है। उसका नामतः उक्लेल ऋग्वेद में केवल दो ही स्थान पर मिलता है। उसका नाम हाथ वाला पग्छ ( ग्रा ) अथाँत हस्तिन् दिया है। इससे सिद्ध होता है कि ऋषियों के अभिग्राय में तब तक भी यह कोई अद्भुत सा प्राणी था। ऋग्वेद युग के समाप्त होते होते हाथी के सम्बन्ध में एक संदर्भ अग्वेद में पाया जाता है। जो भी हो, अंगली हाथी को पकदने की पद्धति ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी के समय चल पदी थी— यह वात मेगस्थनीज़ के संस्मरणों के आधार पर सिद्ध होती है। अथवेद और यज्ञुषेद में हाथी विश्कुल परिचित सा प्राणी है। न केवल उसका बहुधा उक्लेख ही है अपित हस्ती यह विशेषण मान्न ही हाथी का वाचक वन चुका था। उत्तर भारत में हिमालय की तराई में हाथी का जन्म-स्थान रहा जिसकी सीमा पूर्व की ओर बढ़ते बढ़ते कानपुर के अचांश पर पहुँच गयी।

सिंह की अपेचा कहीं अधिक उन्लेख मान्येव में मूक का है। बराह का वर्णन भी बहुत पाया जाता है, उसके पीछे कुत्ते भावा करते हैं। स्क्रकारों को महिष, घरेल्द्र एवं वन्य, दोनों ही प्रकार के विदित थे। कई स्थानों पर उसके मांस को पका कर जाने का वर्णन मिलता है। श्रम्ब का नाम एक ही स्थान पर लिया गया है। केवल एक परवर्ती स्क (१०-९६) में ही कपि का उक्लेख है। वर्णन के दङ्ग से पता चलता है कि उन दिनों भी वह पालत् प्राणी था। किप की साधारण संस्कृत संज्ञा 'वानर (=वन का जीव)' वर्तमान देश भाषा में प्रयुक्त होता है; और रहवार्ड किप्लिङ्ग के पाठकों को उसके साथ परिचय 'वन्दर लोग' इस उक्ति में मिलता है।

#### पालतू प्राणी

ऋग्वेद में कथित पालत् पशुओं में साधारण महश्व के पशु मेच, अज, रासभ एवं कुकर हैं। यह प्रतीत होता है कि कुक्रुरों का उपयोग आखेट तथा गृह-रचा एवं पशु-चारण के हेतु किया जाता था। रात के समय पहरा देने का काम भी कुक्तों से लिया जाता था। ऋग्वेद में प्रधान स्थान बुधार सवेशी का है। गो तो मुख्य रूप से धन ही समझा जाता था। यज्ञानुष्टान के लिए शुक्त की दक्षिणा कहा है जिसमें पूर्व पद गी लुप्त हो गया है जिसका अर्थ शरीर अथवा मृत्यवान् होता है। वैदिक-काळीन भारतीय के नयनों को इससे अधिक प्रिय कोई दरय न था जैसा जंगल से लीटती हुई साय का, आते ही रस्सी से बँधे हुए अपने बस्स को लालन करने का हुआ करता था। प्यस्विनी गी के रम्भाने के स्वर से कहीं अधिक मधुर स्वर उनके कानी के िटये न था। अत एव इस उक्ति में कोई अजीव वात नहीं, जब स्ककार यह कहते हैं 'जैसे गोष्ट के निकट गोवुन्द अपने वस्सों के पास पहुँच कर रम्भाते हैं उसी तरह हम भी अपनी स्तुतियों के द्वारा इन्द्र की प्रार्थना करें', अथवा 'हे बीर इन्ह् ! हम भी अपनी पुकार तुम्हारे पास उसी तरह ऊँचे स्वर से करते हैं जैसे विना वृही गउएँ करती हैं'। वन से छीटने के पक्षात रात में सुरचा के छिए गउओं को गोशाला में बन्द कर दिया साता था और पुनः प्रातः वे छोद दी जाती थीं। यदापि शुक्त यजुर्वेद में गोवभ के लिये मृत्यु दण्ड विहित है, ऋखेद में गोवध का नितान्त प्रतिपेध नहीं पाया जाता; कारण विवाह सुक में विशेष महोस्सवों पर गो का आलम्भन विद्यित है और सूषभों की बिछ इन्द्र को अर्पित करने का प्रकरण कई जगह वर्णित है। जब गायें यन चारण के छिए जाया करतीं उस समय दिन में बुचभों द्वारा हरू चलाने और गाढी खींचने का भी वर्णन मिलता है।

सवेशी के बाद मृज्यवान् प्राणी घोड़ा माना जाता था। गोधन के साथ साथ बाजिधन की भी प्रार्थना सतत की जाती थी। युद्ध में सतत संख्या जाति के खिए घोड़ा अवस्य ही रथवाहन के हेतु विशेष महत्त्व का प्राणी हुआ करता था। रथ-प्रतियोगिता के छिए भी अश्व एक अनिवार्य प्राणी था; कारण, वैदिक समय के भारतीयों को रथों की दौढ़ छगाने का झौक्र था। इतना अवश्य है कि उस समय अश्वारोहण प्रचछित न था। अश्वमेध यज्ञ तो पश्चयागों में सबसे उत्कृष्ट एवं समर्थ समझा जाता था।

#### पक्षी

श्रायेद में उन्निसित पिचरों में से हम यहाँ उन्हीं का विवरण देंगे जिनका कोई ऐतिहासिक अथवा साहित्यिक महश्व है। छीकिक साहित्य के सबसे प्यारे हंस का संहिता में अनेक बार उन्नेख मिळता है। हंस जल में तैरते और कतार बाँध कर उन्ने हुए बताए गये हैं। ग्राह्म बलुबेंद में सोम को जल से विभक्त करने की शिक्ष हंस में बतायी है जिस तरह प्रवर्ती साहित्य में जीर-चीर-विभाग के लिए हंस की महिमा गायी गयी है। वास्तव में यह शिक्ष तो शुक्त यलुबेंद के अनुसार काँख पची में होती है।

वेदोत्तर काल में पारस्परिक खेह के लिए चकवाक आदर्श माना गया है,
उसका केवल एक ही चार उद्धेल आप्येद में मिलता है। कहा है कि
अखिन चकवाक के मिश्रुन के रूप में प्रातः आया करते थे। अध्येवेद में इस
पश्ची को दाम्पत्य खेह का आदर्श माना है। अह्मवेद में मयूरी विपहरण के
लिए प्रसिद्ध है। चह्मवेद में श्रुक का रंग पीला कहा है। यलुवेंद के समय
श्रुक को घर में पालने की प्रथा पाई जाती है। वहाँ यह भी चताया है कि
श्रुक मानुषी वाक का प्रयोग करता है।

अनुपछिष्य को प्रमाण मानने के ग्रांतरे का एक उदाहरण यह है कि ग्रांचेद में परमोपयोगी लिनज छवण का कहीं भी उपयोग नहीं है। तथापि उत्तरी पंजाब भारत का वह हिस्ला है जहाँ नमक बहुतायत से मिछता है। सिम्बु और क्षेडम के बीच की तट-भूमि पर इतना नमक होता है कि स्ट्रैबो के अनुसार सिकन्दर के ग्रीक साथी बताते थे कि यह समग्र भारत के उपयोग के छिए पर्याप्त है।

#### खनिज

स्तिज द्रस्यों में सबसे अधिक बार ऋग्वेद में उबलेख स्वर्णका है। सम्भवतः वायव्य दिशा में बहने वाली नदियों के आस-पास की मूमि में स्वर्ण अधिक मिलता था। कहा जाता है आज भी उस प्रदेश में बहुत सा स्वर्ण है। ऋग्वेद के स्कुकारों ने सिन्धु को स्वर्णमय बताया है। ऋग्वेद में ऐसे संकेत भी मिछते हैं जिससे यह जात होता है कि राजाओं के पास बहुत स्वर्ण होता था। एक स्ककार ने अपने आध्यदाता राजा की दान-स्तुति में कहा है कि यजमान ने अनेक उपहारों के अतिरिक्त दस स्वर्ण निष्क भी विषे थे। कुण्डल एवं अंगद आदि विविध प्रकार के स्वर्ण आभूषण का उक्लेख बहुत्र मिलता है । सोने के अतिरिक्त खरवेद में 'आयस'' का वर्णन अनेक स्थानों पर है। यह निश्चित नहीं कि आयस छोट्टे का पर्याय है। कई प्रकरणों में यह पद केवल भातुमात्र का बोधक है। भातुविशेष का संकेत तो इस पद से कथित ही प्राप्त होता है। परन्तु ऋग्वेद में वर्णित आयस के रंग पर विचार किया जाय तो प्रतीत होता है कि आयस छोहा नहीं है परन्तु लालिमा लिए हुए 'निकल' जैसा कोई खनिज वृष्य है। अधर्ववेद में कालायस प्वं लोहितायस ऐसे दो प्रकार के आयस वर्णित हैं। इससे प्रतीत होता है कि ताम्र एवं निकल में भेद बहुत दिनों बाद हुआ होगा। साथ ही साथ यह भी ध्यान देने योग्य है कि विश्व-सभ्यता में निकल का प्रयोग सर्वत्र लोह से पूर्व प्रचलित हुआ। तथापि यह कहना एक प्रतरूभ उक्ति होगी कि वैदिक युग के प्रारम्भ में भारतीय जनता छोड़ से विष्कुछ अपरिचित थी। हाँ, यह कुछ सम्भव सा प्रतीत होता है कि उस युग के आयों को रजत से परिचय न था। कारण, रजत का उएलेख ऋग्वेद में कहीं नहीं है। स्मरण रहे कि रजत एवं ळोड का परिचय प्रायशः समकाल ही होता है: कारण, परस्पर सम्मिलित रूप से ही रजत और लोह की उत्पत्ति होती है। जो भी कुछ हो, ये दोनों ही धातुएँ किसी भी मात्रा में भारत के बायस्य भाग में उपछक्ष नहीं होतीं ।

#### भारत के आदिवासी

भारत में स्थित स्थानों की ओर संकेत के आधार पर तथा जलवायु और उरवाद्य वस्तुओं के सावय से यह प्रमाणित होता है कि ऋग्वेद के रचियता भारत के वायच्य कोण में बसे हुए लोग थे। यह भाग क्राइल नदी से लगाकर यमुना तक का प्रदेश था। वे उस समय आदिवासियों के साथ संघर्ष में जुटे हुए थे, कारण आदिवासी के पराजय का वर्णन कई जगह मिलता है। कहा जाता है इन्होंने अपने मित्रों के लिए तीस हज़ार विपक्षियों को मारा और एक हज़ार को क्रैंद किया। विजेता जाति नये-नये प्रदेश को हस्तगत करने में सम्बद्ध थी। यह बात—'आगे चढ़ने में नदियाँ

१. लैटिन पर्याय है 8.08. ( >श्रयस )।

भारी रुकावट डालती हैं!—इस उक्ति के द्वारा प्रतीत होती है। आक्रमणकारी जाति अनेक अवान्तर जातियों में विभक्त अवश्य थी परन्तु उनमें धर्म और वर्गीय भावना में एकत्व अवश्य था। वे अपने आपको आयं (वन्यु) कहकर उन आदिवासियों से प्रवश्व स्थापित करते थे जिन्हें वे दस्यु अथवा वास कहा करते थे। आगे चलकर तो इस दस्यु जाति को अनार्य भी कहा है। इन दो जातियों में वैहिक विभेद वर्णगत था। आदिवासी को काले रंग का (अर्थात् दासों के रंग का) चताया है और अपना रंग आयं (गीर) वर्ण घोषित किया है। निःसन्वेह भारत में जातिभेद का मुलकारण यही रंग का भेद है। वास्तव में जाति का वाचक रूक बाब्द ही वर्ण है।

पराजित जाति के लोग जो पहादियों में जाकर छिप न सके विजेताओं के द्वारा बन्दीकृत कर छिये गये । उदाहरणार्थ, एक प्रस्तोता को अपने आश्रय-वाता राजा से भेंट में 100 गर्वभ, 100 मेप और 100 वास प्राप्त हुए थे। परवर्ती संस्कृत में दास यह शब्द श्रुत्य या बन्दी के लिये प्रयुक्त होता है-डीक उसी तरह जैसे 'बन्दी स्लाव' जर्मन भाषा में आगे चर्ल कर ( Slave ) का वाचक वन गया । भारत के आदिवासी जय आक्रमणकारियों से अभिभूत हो सर्वधा उनके अधीन हो गये तब वे इस्यु नहीं कहे जाते थे परन्तु उनका वर्ग एक चीधा बना दिया गया जिसे शह कहते हैं। ऋग्वेद में दस्य यह न करने वाले नास्तिक अधार्मिक बताए गये हैं। निवय ही यो सुकों में लिइ-पूजकों के नाम से उन्हीं का संकेत किया है। परन्तु समय बीतने पर आयों ने भी उक्त सम्प्रदाय को अपना छिया। महाभारत में अनेक सम्दर्भ ऐसे हैं जिससे यह प्रतीत होता है कि महाभारत के रचनाकाछ में छिङ्ग के स्वरूप में शिव की अर्था प्रचलित थी। आजकल भारत में सर्वत्र लिक्न-पूजन प्रचित है विशेषकर दक्षिण भारत में । प्रतीत होता है दस्य प्रचारकों की पुक जाति थी; कारण उनके पास बढ़ी तादाद में पद्य होते थे जिन्हें विजेता आर्य छोग पकद कर छे जाया करते थे। आक्रमणकारियों से वचने के हेत् ये दस्य सुरचित स्थान खोज लिया करते थे। ऐसे दस्युओं के दुर्ग को पुर कहा है। ये पुर अनेक अवश्य होंगे कारण, इन्द्र ने अपने मिन्नों के छिए सैकड़ों पूरों का ध्वंस किया यह ऋग्येद में उद्विखित है।

ऋग्वेद में आयों के भी विभिन्न दल बताये गये हैं। सुदूर वायष्य दिशा मैं रहने वाले गन्धारी कहलाते थे जो प्राया मेपपाल हुआ करते थे। आगे चलकर वे गन्धार अथवा गान्धार इस नाम से क्यात हुए। अथर्ववेद में मान्धारियों की निकटवर्ती मूजवत् जाति का उक्छेख है। निश्चय यह मूजवत् पर्वत के निकट रहने वाली जाति का नाम था। इससे यह।सिद्ध होता है कि वायच्य भाग में आयों के निवास की अन्तिम सीमा गन्धार से मूजवत् तक रही हो।

महायेद में 'पम्च जाति का' वर्णन यहुधा मिळता है। भारतीय आयों का अधिकांश इन्हीं के अन्तर्गत रहा हो। ये जाति पुरु, तुर्वश, यदु, अनु और मुग्नु नामक थीं। कहा गया है अन्तरजातीय संघर्ष अक्सर हुआ करते थे। कुछ और दकों के साथ मिळकर इनमें से चार जातियों ने दश राजाओं के साथ सन्धि कर शिक्षुओं के नायक सुदास के साथ विध्रह किया था। दोनों दळ पहणी नदी के तट पर युद्ध में छटे जहाँ 'दस राजाओं का विध्रह' हुआ था। पहण्यी के प्रवाह को पार करते समय दस राजाओं के दळ को जिल्सुओं ने मार भगाया और वदी चित पहँचाई।

पुरु जाति के छोग सरस्वती के उभय तट पर बसे हुए थे परन्तु उनका एक दछ अवश्य ही बहुत पीछे पिक्षम में ही रह गया हो ऐसा ज्ञात होता है। कारण, सिकन्दर के समय पुरु जाति के छोग पर्वणी के तट पर पाये गये थे। ज्ञाबेद में अनेक जगह कहा है कि पुरुओं के राजा पुरुकुत्स का पुत्र असदस्यु था और उसका बंदाज 'तृष्डि' एक प्रतापी राजा हुआ था। तुवंदों का उरुकेख ज्ञाबेद में बहुत अधिक है, उसी सन्दर्भ में बहुओं का भी उन्नेख मिळता है जिनमें कण्य गोज के पुरोहित भी रहते थे। ज्ञाबेद के एक उद्धरण से अनुमान होता है कि अनु जाति के छोग पर्वणी के तट पर जा बसे थे। उनका सम्बन्ध मुद्दु जाति के साथ सविशेष निकट था। ज्ञाबेद के एक मात्र सूक्त में मत्स्यों का भी वर्णन मिळता है जो जिल्सु जाति के खात्र थे। महाभारत में मत्स्यों का निवासस्थान यमुना का पिक्षमी तट बताया है।

सुवास के शतुओं में प्रमुख नाम भरतों का है। त्रायेद के तृतीय मण्डल के तृतीसमें सुक्त में चताया है कि विपाश और श्रुतुवी के तट पर विधामित्र के साथ भरत जाति के लोग पहुँचे। ५२वें सुक्त में दिया है कि विधामित्र
पहले सुदास के पुरोहित थे; उनकी तपस्या के फलस्वरूप इन निदयों
का पानी अब पार करने लायक हो गया था। सम्भवतः यह वह प्रसंग
है निसका उन्नेस सप्तम मण्डल के ३७ वें सुक्त में मिलता है। वहाँ
कहा है कि सुदास और उसके साथी त्रिस्मुओं ने भरतों को पराजित

किया। उस समय सुदास की सेना को बसिष्ठ के मन्त्र-घट की सहायता थी। बसिष्ठ विश्वामित्र के प्रतिद्वन्द्वी ये तथा विश्वामित्र के बाद सुदास के कुट-पुरोहित हुए थे। ऋग्वेद में यज्ञ-यागादि अनुष्ठान से भरतों का सम्बन्ध सविशेष बताया है; कारण, अग्नि का नाम भारत तथा बज्जदेवी का नाम भारती कहा है।

भारती का प्रायः समन्वय सरस्वती से किया जाता है। ये दोनों ही संज्ञाएँ भरत काव्द से ब्युत्पन्न हैं। अग्निस्क (६-२६) में कहा है कि भरत जाति के दो पुरुष, देवधवा और देववात ने हपद्वती, आपवा और सरस्वती के तट पर यज्ञिय अग्नि को प्रकावित किया था। यह यही प्रदेश है जो आगे चलकर ब्राह्मण-धर्म का पवित्र केन्द्र, ब्रह्मावर्त और कुरुचैत्र के नाम से ययात हुआ। विश्वामित्र जिस गोत्र के थे वह कुशिक वंश भरतों के साथ निकट कप से सम्बद्ध था।

प्रतीत होता है जिल्लु जाति परुष्णी के किसी पूर्वी भाग में जा बसी थी। परुष्णी के पिन्नम तट पर सुदास ने अपना दल दस राजाओं के युद्ध में एकत्र किया था और वहीं पिन्नम तट से उक्त नदी को पार करने का प्रयास किया था। पन्नजाति के लोग, जिसका उन्नेख और आगे कभी नहीं पाया जाता, उस महायुद्ध में सुदास के साथी थे। स्यात् खुल्यों ने भी उनका साथ दिया था: कारण, ये भी त्रिल्लुओं की भौति तुर्वशों के बानु बताये गये हैं।

कुछ और जातियाँ है जिनके सम्यन्य में हमें त्रायेष में नाममात्र से परिचय होता है। परम्तु उन जातियों का उन्नेख परवर्ती युग में भी हुआ है। उदाहरणार्थ, त्रायेष में सकृत उहित्यित कुशीनरों का ऐतरेय वाह्यण के रचना-काल में उत्तर भारत के मध्य भाग में निवास पाया जाता है। और उसी तरह एक ही बार कथित वेदियों का भी वर्णन महाभारत युग में मिलता है जो मगथ अर्थात् वृष्टिणी विहार में जा बसे थे। वैसे ही किवि किसी उस जाति का बोधक है जो वायव्य दिशा में सिन्धु एवं असिक्षी के आस-पास बसती थी। शतपथ माह्मण में यह उन्हीं पान्नालों का पुराना नाम है जो वर्तमान देहली से उत्तर की ओर बसे हुए थे।

अधवैवेद में न केवल गम्धारी एवं मूजवर्तों का ही उन्नेख है अपितु मगध एवं अंग आदि दूरस्य जातियों का भी वर्णन है। इससे हम इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि अधवेवेद के रचनाकाल तक आर्य जाति गंगा के मुहाने तक फैल गयी थी। दोनों बेद.में से किसी में भी पाझालों का वर्णन नहीं मिछता। पारम्परिक रूप से दो या तीन समासान्त अथवा ति सानत पदों में कुछ जाति का संकेत अवस्य मिछता है। उनका सर्व-प्रथम उक्छेख शुक्त यहुर्वेद ने किया है। कहना होगा कि उन दिनों, कुर और पाझालों की दो जातियाँ सिवशेष महंच रखती थीं। साथ ही यह भी प्यान देने योग्य है कि ऋग्वेद-काल की प्रमुख जातियाँ कुर, तुवंदा, यदु, शिक्ष आदि माझण-युग में छुप्तपाय हो चली थीं। यदि माझण-प्रन्यकारों ने भरतों के प्रति बहुमान प्रकट किया है और उन्हें सत् बरिज का आदर्श माना है तथापि यह स्पष्ट है कि भरत जाति उन दिनों राजनैतिक दल का कहीं प्रतिनिधित्व नहीं करती थी। माझण-प्रन्थों में राजसत्ता को छिए हुए जिस तरह अन्य जातियों का वर्णन मिछता है वैसा भरतों का नहीं पाया जाता। इतना ही नहीं, परन्तु ऐतरेय माझण और मनुस्सृति में जातिगणना के अन्तर्गत भरतों का संकीर्तन नहीं है। बीद साहित्य में तो भरत जाति सर्वथा उपेत्वित है।

पेसी स्थित से यह मान लेना सहज है कि वैदिक युग की अनेक जातियाँ जब समतल भूमि पर आकर बसीं तो वहाँ की बदली हुई दशा में ये संगठित हो आपस में घुल मिल गर्थी और उन्होंने नया नाम रख लिया। उदाहरणार्थ— भरत जाति के अन्तर्गत कीरवों का राजवंश था अतः कीरवों की युज्- माधा का नाम महाभारत पद्मा। निश्चय ही कुरु जाति में वे घुल-मिल गये थे। महाभारत में उद्विश्वत वंशावली के अनुसार पुरु जाति का कुरु जाति से अतिनिकट सम्बन्ध बताया गया है। सम्भवतः पुरुवंश भी कुरु जाति में मिल गया हो। यह भी असम्भव प्रतीत नहीं होता कि ऋग्वेद के बाद जिनका नाम लुस हो गया ऐसे बिल्सु भी कुरु जाति में सम्मिलित हो गये हों।

यह तो पता ही है कि पजाल-जाति पुरातन किथि जाति का ही प्रतीक है। हो सकता है कि पाजालों ने ही अपने वर्ग में अनेक छोटी-मोटी जातियों को आस्मसात कर लिया हो। ब्राह्मणों में यह उक्लेख मिलता है कि तुर्वेश पाजालों में मिल गये थे। महाभारत में यह नाम अवस्य विशेष प्रथक् है जो पैतृक संज्ञा यादव में पाया जाता है। हुल्ला भी हुसी बंदा के थे। पाजाल इश्द पजा का बोधक है। सम्भवतः यह वर्ग कम से कम पाँच जातियों से अवस्य बना होगा।

ऋग्वेद में उल्लिखित कुछ जातियाँ ऐसी अवश्य हैं जिनका व्यक्तित्व

महाभारत युग तक ज्यों का त्यों यना रहा। ये जातियाँ उद्योनर, स्क्षय, मस्स्य और चेदि छोगों की थीं।

यह एक रोचक वात है कि ऋग्वेद में एक धनी या सम्पन्न प्रतापी राजा इच्वाकु का उक्लेख है। महाभारत में भी इसका वर्णन है जहाँ इच्वाकु को गंगा के पूर्वस्थित अयोध्या का प्रतापी राजा तथा सूर्यवंश का मूल पुरुष बताया गया।

आयों की नैतिक स्थिति — प्वांक विवरण से स्पष्ट है कि वैदिक युग के आर्य जनेक जातियों में विभक्त थे, जिनमें भाषा, धर्म एवं जातीयता में ऐक्य अवश्य था परन्तु उनमें किसी तरह राजनैतिक एकत्व न था। यह अर्वश्य है कि समय-समय पर वे आपस में सन्धियों कर छेते थे परन्तु कई बार वे परस्पर युद्ध करते भी पाये जाते हैं। वास्तव में हर जाति एक-एक राजनैतिक इकाई के रूप में थी, बहुत कुछ उसी तरह जैसे आजकळ अक्ष्मानों में है अथवा टेसिट्स के सासन काळ में जम्में में पाया जाता था। वैदिक युग में ये विभिन्न जातियों 'जन' कहळाती थीं और इनके अवान्तर विभाग का नाम 'विद्य' था। विद्यू के अन्तर्गत भी प्रामसमृह हुआ करता था। युद्ध के समय दर्कों की व्यवस्था इन्हीं विभागों पर आधारित रहती थी। गाँवों में प्रायः घर छकड़ी के बने होते थे। यह स्थिति मेगस्थनीज़ के समय में भी पाई जाती थी। प्रत्येक घर के मध्य में अग्निशाळा हुआ करती थी। शाहुओं से तथा नदी की वाद से यचने के छिए कुछ ऊँचाई तक चारों और बड़ी दीवार खड़ी की जाती थी जिसे पुर कहते थे।

यह कहीं भी प्रकट नहीं कि वे इन पुरों में रहा करते थे, और वैदिक भाषा में पुर का अर्थ प्राम या नगर नहीं होता था जैसा आगे चळकर संस्कृत भाषा में समझा जाने लगा। वैदिककालीन समाज का आधार गोन्न पृवं वर्ग व्यवस्था रही। अत एव जातिविशेष का प्रशासन स्वभावतः राजस्व से संगठित था। प्रायः राजा वंशपरम्परा से ही हुआ करता था, उदाहरणार्थ—एक ही परिवार के वंशज जित्सुओं और पुरुओं के प्रशासक बताए गये हैं। कभी-कभी राजा का चुनाव भी अपनी-अपनी जाति के विश् द्वारा हुआ करता था; तथापि यह स्पष्ट नहीं है कि चुनाव का दायरा राजवंश तक ही सीमित था अथवा अन्य अभिजन भी चुने जा सकते थे। शान्ति के समय राजा का मुख्य कर्संब्य प्रजा की सुरशा था; उसके बदले जन उसकी आज्ञा का पालन करते थे और उसके निर्वाह के लिए स्वेष्णा से उपहार

अर्पण किया करते थे। उस समय कोई निश्चित कर देने की प्रधा नहीं पाई जाती। राजा की सत्ता किसी भी तरह स्वेच्छा पर निर्भर नहीं रहती थी, परन्तु अपनी जाति की समिति द्वारा प्रकट किए हुए जनमत पर ही राजा काम कर सकता था। युद्ध-काल में अवश्य राजा सर्व-सत्ताधिकार रखता था। युद्धारम्भ से पूर्व की रात उसे अवश्य ही अपनी जाति की ओर से बल्लि देना होता था जिसे चाहे वह स्वयं करे अथवा पुरोहितों द्वार कराये।

हर जाति में अवश्य ही एक गायकों का कुछ हुआ करता था जो राजसेवा में आसक्त होता था। वह राजा की वीर-गाथाओं का वर्णन करता अथवा यज्ञान्छान के समय देवताओं के स्तोन्नों की रचना कर गान करता था। वे कविराण अपने आश्रय-दाताओं के औदार्थ पर निर्भर रहते थे, अत एव यह स्वाभाविक है कि वे अपने स्तोशों की महत्ता पर तथा दानस्तुतियों के गीरव पर वल देना कभी न चुकते थे। राजा के द्वारा अपने स्थान पर धार्मिक विधि को निर्वृत्त करने के छिए जिस पुरोहित या ऋत्विज की नियुक्त की जाती थी वह राजपुरोहित कहलाता था। महाराज सुदास के यहाँ विसिष्ठ को यह सम्मान प्राप्त था, और ऋग्वेद के एक सुक्त ( ७-३३ ) में वह यह कहे बिना न रह सके कि जिल्लाओं का विजय उनकी ही स्तुतियों के कारण हुआ था। अपने उदार आश्रय-दाताओं के प्रति रलाया के वचन अधिकांश अखुक्तिपूर्ण हुआ करते थे। अंशतः ये अखुक्तियाँ निःसन्येष्ट इतर राजाओं को प्रोत्साहित करने के लिए हुआ करती थीं। जो भी कुछ हो, स्वर्ण, भी, अब, रथ एवं वस्ताभरण के उपहार जो राजाओं के द्वारा अपने मुख्य पुरोहित को दिए जाते थे अवश्य ही बहुमूख्य हुआ करते थे। ऐसे उपहार प्रायः महत्त्व के विजय प्राप्त करने पर दिए जाते थे। परवर्ती युग में जब बाह्मण का गीरव सविशेष स्थापित हो चुका था प्ररोहितों को दान देना राजा का एक धर्म बन गया था। इतना ही नहीं वरिक प्रत्येक यज्ञ के छिए दक्षिणा भी निर्धारित हो जुकी थी।

राजाओं के द्वारा यज्ञानुष्ठान में अपने स्थान पर पुरोहितों की नियुक्ति
से ही भारतवर्ष में पौरोहित्य-परम्परा का उपक्रम हुआ। यह वह आरम्भ
था जिससे कमका विश्व इतिहास में एक अनुठी परम्परा चळ पदी और जिसके
फळस्वरूप समाज में पौरोहित्य वर्ग का सर्वोत्कृष्ट स्थान बना और राज्य
एकद्म धर्माधिकारी वर्ग पर अवळम्बित हो गया। मध्ययुग में पाश्चात्य देशों में
भी कैथळिक चर्च का यही आवर्ष बना हुआ था; परन्तु यूर्प में यह आदर्श ।

कभी भी कार्यान्वित न हो पाया जिस तरह भारत में हुआ। पौरोहिस्य-परम्परा ने आनुवंशिकरूप प्रहण किया उर्यों ही भारत में जातिवाद के विकास का श्रीगणेश हुआ। और किसी देश में इस प्रकार की अवस्था कहीं न हो पाई। ऋग्वेद के प्राचीन अंश के रचना-काल में, जब खुदास और वसिष्ठ हुए थे, पौरोहिस्य-प्रथा आनुवंशिक न थी; और न कभी चीर भटों के और पुरोहितों के वर्ग पंजाब में बसे हुए आयों के साथ जाति-विशेष के रूप में परिणत हो पाये थे। इस बात का प्रमाण हमें महाभारत युग में मिलता है कि मध्य देश के वासी अपने ब्राह्मणस्व के गौरव के कारण देश के वायव्य भाग में रहने वाले लोगों को वर्षरप्राय ही समझते थे।

जाति-व्यवस्था तथा व्यवसाय - इस प्रदेश में रहने बाढी तस्का-छीन जातियों की समाज-व्यवस्था बहुत सीधी-सादी थी। उनके व्यवसायों में परस्पर प्रथकभाव स्वक्प ही था। हर स्वक्ति सैनिक भी था और असैनिक भी, जैसा आजकल भी हस अक्रयानों में पाते हैं। ये जातियाँ उद्यो-उद्यो पर्व की ओर आगे वहीं स्यों-स्यों इनका समाज जटिल होता गया और व्यवसाय भी आनुवंशिक हो गये। जब देश के विभिन्न भागों में आर्य जाति फैल गयी तब यह आवश्यकता हुई कि सहसा आक्रमणों का सामना करने के छिए तथा कभी-कभी एक-एक सिर उठाते हुए अधीन आदिवासियों को दवाने के लिए एक सदा-तरपर सेना का संगठन किया जाय । सेना का मुळ भाग छोटे-छोटे दळों के मुखियों के परिवार से प्राप्त हुआ जो एक सेनानायक के अधीन जुटकर खदे हो गये। इस तरह कुपक वर्ग एवं औद्योगिक वर्ग निर्विप्रता से अपने-अपने व्यवसाय को करने में समर्थ हुए। उन्हीं विनों धार्मिक अनुष्ठान का स्वरूप कमशः जटिल होता गया और तजन्य सिवि शब प्रयोग पर निर्भर होने छगी। साथ ही साथ प्राचीन सक्तें की सरचा अत्यधिक आवश्यक प्रतीत होने छगी। अत एव प्ररोहित वर्ग को अपना सारा समय एवं सम्पूर्ण दाकि अपने धार्मिक कार्यों के निर्वाह तथा उस पवित्र परम्परा को अपने वंशाजों को सिखाने में लगानी पही ।

इन कारणों से आर्थ जातियों में ये तीन प्रमुख विभाग अधिकाधिक पृथक हो गये। किन्तु वे जाति विभाग में किस तरह परिणत हो गये? सामाजिकस्तर किस कारण विभक्त हुए? आजुर्वशिकता तथा परस्पर वैवाहिक सम्बन्ध पूर्व सहभोज के प्रतिरोध रूप वर्गीय खाइयाँ उनमें क्योंकर पर्दी ऐसा छगता है यह कठोर पारस्परिक दुर्भाव पराजित आदिवासियों के प्रति

पृथक् व्यवहार के कारण उत्पन्न हुआ; क्योंकि आर्य धर्म को स्वीकार कर छेने पर भी इन आदिवासियों को आयों के समाज में केवल दास-वृत्ति ही उपलब्ध हुई थी। इन दो जातियों में खाई उससे कहीं अधिक न होगी जितनी आज संयुक्त राष्ट्र की जनता में विभेद गोरे और काले इक्सियों के बीच दील रहा है। जहाँ संयुक्त राष्ट्र में इब्सियों को काले कहकर प्रकारा जाता है ठीक उसी तरह वर्णभेद ही भारत में जाति-भेद का मूळ हुआ। जाति-भेद बंशोखित पर आधारित हो जाने के वाद पुरोहित वर्ग को उच्च एवं पुनीत सामाजिक स्थिति प्राप्त करने में सफलता मिली। इसी कारण उनका सम्मान: अनितकस्य हो गया; वे शेष आयाँ से ठीक उसी तरह ऊँचे समझे जाने छगे जिस तरह इतर आर्य दासों से कहीं उच समसे जाते थे। यों जब उनकी उत्क्रप्टता स्थापित हो गयी तब उन्होंने समाज की शेष जातियों को व्यवस्था में बाँधना शुरू किया और परस्पर पृथकभाव की प्रथा प्रचलित की। तीन आर्य जातियों में शुद्रों को सम्मिलित करने पर चातुर्वर्ण्यं स्थापित हुआ जिसका मुळाधार यजुर्वेद में पाया जाता है। उसी युग में अथवंधेद का अधिकांश (अध्याय ८-१३) तथा कुछ भाग ऋग्वेद का भी रचा गया जिसमें चतुर्वर्ण का नामतः स्पष्ट उल्लेख मिलता है। तथापि प्रथम वर्ण के व्यक्ति के लिए ब्राह्मण इस पद का प्रयोग ऋखेद में विरल है। केवल आठ ही बार ब्राह्मण शब्द का प्रयोग इस अर्थ में किया गया है तथा ब्रह्मन् शब्द का प्रयोग कोई ४६ बार हुआ है जिसका अर्थ ऋषि तथा प्रधान ऋस्विज होता है।

सामाजिक स्थिति — अब हम श्राम्वेद के युग में प्रचित सामाजिक स्थिति की रूपरेखा प्रस्तुत करते हैं। उस समय का समाज एक जुडुम्ब होता था जिसमें पक्षी के भाई, पित के भाई और वहन आदि सम्यन्धियों के छिए विशेष नाम पाये जाते हैं। पिता घर का माछिक तथा कुडुम्ब का नेता था मुखिया समझा जाता था। उसे गृहपति की संज्ञा दी गयी थी। कम्या से विवाह करने के छिए उसकी अनुमति वर को प्राप्त करनी पहती थी जहाँ वह, उसके सम्यन्धी तथा हुए-मिन्न बड़े ठाठ के साथ आते थे। उस महोस्तव के पर्व पर इन अभ्यागतों का सत्कार किया जाता और गोमांस प्रस्तुत किया जाता था। वर वपू का पाणिग्रहण कर उसके साथ वैवाहिक अग्नि की परिक्रमा करता था। अथवंवेद में यह और एक विशिष्ट बात दी है कि वर मृतछ पर एक परथर को रख उस पर पत्नी को खड़े होने के छिए

आदेश देता जो प्रजोश्यित्त का संकेत है। वैवाहिक विधियों के समाप्त होने पर वध् अभ्यंग स्नान कर उत्सव के योग्य वस्तामरण धारण कर अपने पित के साथ रथ में वैठती थी। वह रथ छाछ कुठों से सजाया जाता था और उसमें दो सफ़ेद वैछों की जोड़ी छगाई जाती थी। उस रथ में वह यात्रा के रूप में जुद्धत के साथ अपने नये घर विदा होती थी। ३००० वर्ष पूर्व प्रचित इस विवाह-पद्धति का मुख्य स्वरूप आज भी भारतवर्ष में इसी तरह वर्तमान है।

पुत्र-पौत्रादि की भाँति यदापि पक्षी अपने पति के अधीन रहती थी तथापि ब्राह्मण-युग की अपेशा ऋग्वेद काल में उसे कहीं अधिक सम्मान प्राप्त था, कारण वह अपने पति के साथ यज्ञानष्टान में भाग छेती थी। वह घर की स्वामिनी होती थी और उसका प्रशासन न केवल दासों और सेवकों तक ही सीमित था अपित वह अपने पति के अविवाहित भाई-बहिनों पर भी अधिकार रखती थी। यञ्जबँद के अवलोकन से हमें ज्ञात होता है कि पुत्र और कन्याओं का विवाह अपने वय के अनुक्रम से ही करना होताथा। परन्तु ऋग्येद में एक से अधिक बार इस बात का उच्चेख मिलता है कि कन्याएँ अविवाहित रह जाती थीं और अपने पित्-कुछ में ही बार्ब्ड्य प्राप्त कर छेती थीं। वंशपरम्परा केवछ पुत्र-पौत्रादि पर ही अविच्छित्र रह सकती थी, इसी कारण भूमि तथा गोधन के साथ बहुपन्नता के छिये सन्तत प्रार्थना की जाती थी तथा नवविवाहित पति अपनी पत्नी से वीरप्रसु होने की आशा करता था। अपुत्रता उतना ही दुर्भाग्य समझा जाता था जितनी दरिइता, जिसके होने पर जैसे-तैसे काम चलाने के लिए दत्तक-विधान भी प्रचलित था। कन्या के जन्म के लिए ऋग्वेद में कहीं अभिलापा प्रकट नहीं की गयी है। अथर्ववेद में कन्या-जम्म की निन्दा की गयी है। यनुर्वेद कन्याओं के वहिष्कार के सम्बन्ध में भी कहता है। वैदिक काल के प्रारम्भिक युगों में पिता निश्चय ही ऐतरेय बाह्मण की इस उक्ति की भावना से सहातुम्हति रखता था जहाँ यह कहा गया है कि 'फन्या शोक-शंकु है'। कन्याओं के प्रति यह अरुचि आज भी भारत में उतनी ही मात्रा में वर्तमान है।

इस समय नैतिकता का स्तर अपेकाकृत कहीं उचा था। इसका अनुमान इस बात से होता है कि उस समय परस्वी-सम्पर्क तथा बळात्कार बहुत प्रणित एवं गम्भीर अपराध समझे जाते थे और अवैध संतति को हिपाया जाता था। एक दो स्थानों पर यह संकेत भी मिछता है कि अतिप्राचीन समुदाय में वृद्धों का बहिस्कार ऋग्वेद में अप्रचछित न था।

अपराधों में सबसे अधिक प्रचार डकैती का था। प्रायः रात के समय मवेशियों को खोल ले जाना अधिकतर चोरी का विषय था। चोरों और डाकुओं का कई जगह उक्लेख है। ऋग्वेद में तो कई जगह पर बाहर और सात्राओं में चोरों से सुरचा के लिए प्रार्थनायें की गयी हैं। चोर जब पकड़े जाते थे तो उन्हें रस्सी से खम्मे पर बाँच रखने का दण्ड दिया जाता था। ऋण बहुषा हो जाया करता था। प्रतीत होता है कि उसका मूल अधिकतर चृत हुआ करता था। ऋग्वेद में ऋण के क्रमशः अपाकरण का उक्लेख मिलता है।

वेष-भूषा के सम्बन्ध में ऋग्वेद में जो भी कुछ संकेत मिलते हैं उनसे पता चलता है कि एक अधोवस और उत्तरीय पहनने की प्रधा थी। कपड़े भेड़ के ऊन से बुने जाते थे। ये रंग-विरंगे होते थे और किन्हीं-किन्हीं की बुनावट में सोने का तन्तु भी काम में छाया जाता था। आभूवणों में कण्ठ की मालाएँ, चृद्धियाँ, नुपुर और अवतंस का उल्लेख मिलता है। केशपाश में तेळ मळा जाता था और कंघी भी की जाती थी। अथवंबेद में १०० दाँती की कंबी का उरलेख है और वहीं ऐसे भी प्रयोग चताए हैं जो केश को सहद बनाते थे। केश कम हो जाने पर उनके पुनः उगने का साधन भी बताबा है। खियाँ अपने केशपाश को द्विधा विभक्त कर वेणी वाँधा करती थीं, और पुरुष कभी-कभी अपने बालों को गूँध कर जुड़े की तरह बाँध किया करते थे। देवताओं में हद एवं पूपन् का स्वरूप जटाजूट से युक्त ही वर्णित है। वसिष्ट-गोग्न के बाह्मण अपने बालों को मस्तक के दाहिनी ओर बाँघा करते थे। महोत्सवों पर पुरुष मालाएँ घारण किया करते थे। दादी मोछ का रखना आम तौर से था परन्तु कभी-कभी चौर का प्रसंग भी उक्त है। अधर्ववेद में उस घटना का वर्णन है जब राजा सोम ने अपनी दाढ़ी बनाई थी और उस समय बायु देवता गरम पानी छाए थे और सविता ने बढ़ी दचता के साथ चर का प्रयोग किया था।

खाद्य-पेय — प्रधान भोज्य दूध था। वह धारोष्ण पी लिया जाता था। उसके साथ धान्य पकाया जाता अथवा सोम उसके साथ मिला कर पी लिया जाता था। उसके वाद महस्व का खाद्य दृत था, वह मनुष्यों को अधिक प्रिय होने के कारण देवताओं को भी समर्पित किया जाता था। धान्य प्रायः चुनकर खाया जाता या अथवा चक्की में पीसकर। उसकी रोटी बनाई जाती और वह दूध व घी के साथ खाई जाती थी। बैदिक युग के भारतीय के नित्य भोजन में विविध प्रकार के ज्ञाक और फलफूल का भी प्रयोग होता था। उत्सव के प्रसंग पर त्यौहार होता और तय पशु का वध किया जाता था। देवताओं की बल्ति में प्रायः बैल का उपयोग होता था। ऐसा लगता है मांसों में गोमांस ही अधिक खाया जाता था। अश्व का मांस प्रायः उपयोग में नहीं आता था; कारण, अश्वमेध तो बहुत कम हुआ करते थे। मांस लोहे की खलाकों पर भूना जाता था अथवा वर्तन में पकाया जाता था। इस काम के लिये थातु-निर्मित अथवा मिट्टी के वर्तन होते थे परन्तु जल्यान के लिये छकड़ी के वर्तन ही काम में लांचे जाते थे।

ऋग्येद काल के भारतीय दो प्रकार के मधों से निश्चित ही परिचित थे। सोमरस उनकी मुख्य मिद्दा थी जिसका प्रयोग धार्मिक अवसर पर ही होता था। ज्यों-ज्यों आर्य पहाड़ों से हटकर मैदान में बसने लगे सबी सोमलता दुर्लंग होती गयी। साधारण मिद्दा को सुरा कहते थे। अतिप्राचीन काल से इसका प्रयोग प्रचलित था। सोम की भौति सुरा का निर्माण किसी धान्य से किया जाता था जिस तरह आज भी भारत में मिद्दा धान्य से बनाई जाती है। पानगोई। और खूतकीड़ा सदा सहगामी थे। एक सूक्तकार ने कहा है कि कोध, खूत और सुरा विविध पायों के मूल हैं। अन्यत्र कहा गया है कि मानव सुरापान से उन्मत्त हो देवों की अवहेलना करते हैं। सुरा का प्रयोग अवस्य ही अत्यधिक प्रचलित होगा; कारण बाजसनेवी संहिता के काल में सुराकार के व्यवसाय का स्पष्ट उक्लेख है।

वैदिक युग के भारतीयों के मुख्य स्ववसायों में अवश्य ही एक स्ववसाय युद्ध था। वे पैदल या स्य पर सवार हो लड़ा करते थे। स्य में केवल दो ही स्वक्ति बैट सकते थे, योदा और सूत। यह स्थिति महाभारत-काल तक ठीक ऐसी ही थी जहाँ कृष्ण अर्जुन का सारस्य करते हुए वर्णित हैं। अश्व-सेना का वर्णन कहीं नहीं मिलता। सम्भवतः उसका उपयोग बहुत ही परवर्ती काल में प्रारम्भ हुआ होगा। सिकन्दर के आक्रमण के समय तो अश्व-सेना भारत की चतुरंगिणी सेना का एक निश्चित अंग हो गया था। ऐसे कुछ संकेत मिलते हैं जिससे पता चलता है कि ऋग्वेद को अश्वारोहण से परिचय अवश्य था। अथर्व और यजुर्वेद में तो इसका स्वष्ट उक्लेख है। वैदिक युग के बीरभट धातु-निर्मित कवच एवं शिरखाण का प्रयोग करते थे। उनके मुख्य आयुष धनुर्वाण थे। वे बाणों के फलक पर विष का प्रयोग करना भी जानते थे। भाले और कुक्हाई का उक्लेख भी अनेक स्थानों पर मिलता है।

वैदिक भारतीय के छिए निर्वाह का प्रमुख साधन पशु-पालन था। उसकी सबसे बड़ी आकांचा अध्यधिक पशुजुन्द रखने की होती थी। ऋग्वेद में वर्णित असंक्य प्रार्थनाओं में धन-धान्य, स्वास्थ्य एवं सुरचा से भी सर्वोपिर पशु के छिए याचना प्रथम की गई है।

वैदिक युग के आर्य कोई पशुपालक जाति न थी। अक्रग़ानिस्तान की घाटियों को पार करते समय वे अवस्य ही अपने साथ कृषि-विद्या का सामान्य-ज्ञान लेकर आये थे।

इरानी और भारतीय भाषा में 'कृष्' इस धातु का प्रयोग साधारण है और ऋग्वेद के रचना-काल में कृषि सो व्यवसाय ही बन गया था। वह ऐसा उद्योग था जिसका महश्व पशुपालन से किसी तरह न्यून न था। अथर्ववेद से ज्ञात होता है कि हल भातु से बनता था और बैलों के द्वारा चलाया जाता था जिससे खेलों की जुताई होती थी। ज़मीन तैयार हो जाने पर बीज बो दिये जाते थे, कारण पानी की नालियों का बहुधा उत्तलेख मिलता है। यब पक जाने पर उसे हँसुए से काटा जाता था। सरपश्चात् गहर बाँध-बाँध कर उसे खिलहान में ले जाया जाता था और पीटकर सुप से पहीना जाता था।

बैदिक-युग के भारतीय यद्यपि कृषि और गो-रहा में छगे रहते ये तथापि अधिकतर आखेट भी उनका एक व्यवसाय था। आखेटक धनुर्वाण छेकर पशु का पीछा करता अथवा जाछ विद्याकर उसे पक्द छेता था। पृष्ठी पकदने के छिए भूतछ पर प्रायः जाछ विद्या दिया जाता था। सिंह और व्याओं के छिए जाछ का प्रयोग किया जाता था। गढ्वे खोदकर हरिण पकदे जाते थे और कुत्तों की सहायता से सुअर का शिकार किया जाता था।

म्हा बेद के समय जलयान निदयों तक ही सीमित था। नीकाएँ (प्रीक नौ-स्) भी डांडे से खेते थे। ये डांडे बहुत मामूली ढंग के होते थे जो उखाड़े हुए दृष्टों के तने से बनते थे। पतवार था लंगर, मस्तूल या पाल का उक्लेख कहीं नहीं है। उस समय वस्तु-विनिमय के द्वारा व्यापार होता था। मूक्य का माध्यम गौ होती थी जिसके मान से इतर वस्तुओं का मूक्य निर्धारित किया जाता था। मुद्रा-प्रयोग के पूर्व स्वर्ण एवं रख के आसरणों का प्रयोग प्रचित्रत था। क्रमदाः स्वर्ण का प्रयोग ऋण चुकाने अथवा शुक्क देने के लिए किया जाने लगा। ठीक यही कम प्राचीन जर्मन जाति में भी रहा। इसी वजह निष्क, जो ऋग्वेद के समय कच्टहार का बायक था, आगे चलकर मुद्रा का नाम बन गया।

वैदिक युग में जीवन की आवश्यकता बहुत ही प्राथमिक एवं स्वरूप हुआ करती थी। अत एव हर व्यक्ति अपनी-अपनी चाह को पूरी करने में स्वयं ही बहुत कुछ समयं होता था । तथावि विविध प्रकार के उद्योग एवं क्यापार के प्रारम्भ ऋग्वेद में भली भाँति दृष्टिगोचर होते हैं! लकदी पर काम करनेवाले श्रमिकों का उस्लेख बहुत बार मिलता है। लक्षी चीरने बाले, उसे जोड़ने बाले, बढ़ई और स्थकारों का एक ही जगह उल्लेख है। शकट एवं रथों के निर्माण में विशेष कला की अपेशा होती थी, अत एव इसके लिये कुछ व्यक्ति अवस्य अन्यास करते और शुरूक लेकर रथ और शकटका निर्माण करते थे। सुक्तों की रचना में कुशलता की तुलना बहुधा रथकार के चातुर्य से की गयी है। यत्र-तत्र छोहकार का भी वर्णन है जो भट्टी में धातु को पिघलाता था और धमनी के स्थान पर अग्नि प्रज्वलित करने के लिये पत्ती के पंस का प्रयोग किया करता था। ऋग्वेद में पशुओं के चाम को निकालने वाले चर्मकारों का भी उल्लेख है। ऐसा लगता है श्वियाँ सीना जानती थीं और वास तथा बेठ से चटाई भी बुन छेती थीं। उपमा और रूपकों में अनेक बार बुनने की कठा का उल्लेख है परन्तु उनका विवरण इतना संचिस है कि बुनने की कला के प्रकार का हमें कोई दिग्दर्शन नहीं मिलता । अधर्ववेद में अवस्य इस सम्बन्ध में कुछ बातें बताई गयी हैं। एक प्रकरण में कहा है किस तरह 'रात और दिन'-ये दो बहिनों के रूप में ताने और बाने को जोबकर वर्ष-पट को बुनती हैं। शुक्छ यहवेंद्र के समय तक श्रम-विभाजन की परम्परा पूर्ण रूप से विकसित हो चुकी थी। शुक्र यञ्चर्यंद में विविध व्यवसायों तथा व्यापारों का उल्लेख है। रुज्युकार, रथकार, हस्तिपक तथा नटों का भी हमें उक्लेख मिलता है।

मनोरञ्जन — युद-वीर एवं कर्मनिष्ट वैदिक आयों में रथ-प्रतियोगिता एक रोचक मनोरञ्जन था। इस कीड़ा से अनेक उपमाओं और रूपकों का त्रिर्माण हुआ है। महाभारत-युग तक स्थसंचालन बहुत ही कुशल-कला मानी जाती थी। परन्तु युद्ध तथा दौड़ के लिए रथ हिन्दुस्तान से क्रमशः लुप्त हो गये। सम्भवतः शीघ्र ही परिश्रान्त कर देनेवाले जलवायु का यह प्रभाव हो ; अथवा घोड़ों की कमी से भी ऐसा हो सकता है, कारण सिन्थ देश से ही बोड़े प्राप्त होते थे। पुरुषों का समुदाय जब कभी एकन्न होता तो सामृहिक रूप से मनोरअन का मुख्य साधन खुत-क्रीड़ा थी। इसकी ओर आकर्षण कितना अधिकतर था और इसका परिणाम कितना दाहण होता था यह वेद में वर्णित 'द्यूतकार-विलाप' से भली भाँति अवगत होता है। कुछ छोग तो इन क्रीड़ागारों के इतने भक्त थे कि यजुर्वेद ने परिहास के रूप में उन्हें 'सभास्थाशु' कहफर चृत-भवन के स्तम्भ बताया है। ऋग्वेद के आधार पर यह खेल किस तरह खेला जाता था नहीं बताया जा सकता था। एक सन्दर्भ से इतना अवस्य कहा जा सकता है कि चार पासी का प्रयोग होता था। यजुर्वेद में एक खेळ ऐसा बताया गया है जो पंजे से खेळा जाता था। हर पासे के छिये अळग-अळग संज्ञा होती थी। चत-कीड़ा में बब्बना करना ऋग्वेद में महान् अपराध वताया गया है जो अधिकतर प्रचित था। एक सुक्त में कहा है 'बरुण के प्रशासन के विरुद्ध खूत एक महान् अपराध है।' यही कारण है कि खिलाड़ी के लिए ऋग्वेद में प्रयुक्त 'कितव' यह शब्द लौकिक साहित्य में बखक के अर्थ में प्रयुक्त होने लगा। साथ ही साथ शठ-वाचक धूर्त शब्द भी खिलाड़ी का समानार्थक हो चला। मनोरअन का दूसरा साधन नृश्य था जिसमें नर-नारी दोनों ही भाग केते थे। परन्तु जहाँ कहीं नर्तकों की मण्डली का प्रथक उक्लेख है वहाँ नारी-जाति में प्रायः कुमारिकाओं का ही वर्णन है। उदाहरणार्थ, उपा देवी की प्रतिमा सुन्दर वेशभूषा से विभूषित नर्तकी जैसी बताई है। ऋग्वेद के दशम मण्डल के ७६वें सुक्त की छुठी पंक्ति से ज्ञात होता है कि नृत्य खुले शांगण में हुआ करता था। कहा है नृत्य करनेवाले पुरुषों की पदाहति से मण्डप पुष्टि-पुसरित हो गया था।

ऋग्येद में ऐसे बहुत सन्दर्भ हैं जिनसे प्रतीत होता है कि उस प्रारम्भिक युग में भी भारतीय विविध प्रकार के संगीत से परिचित थे। हमें तीन प्रकार के गायन का परिचय मिछता है। १—मौखिक (२) पवन-वाच और (१) तन्तु-वाच, जिसके प्रतीक दुन्दुमि, वेणु (वाण) और बीणा हैं। तब से आज तक बीणा तो भारतीयों का बहुत ही प्रिय वाच रहा है। वैदिक काछ के भारतीयों को तन्तु-वाध बहुत ही प्रिय थे। इसका अनुमान यों होता है कि यमलोक में जहाँ पितर रहते हैं वहाँ भी वीणावादन का उल्लेख एक ऋषि ने किया है। एक सुक्त में यह भी वताया है कि कुछ धार्मिक विधियों के अनुष्ठान में भी तन्तु-वाध का होना आवश्यक था तथा पितृ-यज्ञ के अवसर पर बीणा-वादन विहित है। यज्जवेंद के समय तो अनेक प्रकार के व्यवसायी-गायक हो गये थे। वीणावादन, दुन्दुभकार, बेणुकार और शंख भूकने वालों की व्यवसायों में गणना की गयी है। गायन का भी उल्लेख ऋषेद में अनेक स्थानों पर मिलता है। "उन दिनों भी गायन कला प्रारम्भिक अवस्था से कहीं आगे थी" — यह बात सामगान के लिए विहित जटिल गायन-पद्धति से प्रतीत होती है। सामगान को पद्धति सम्भवतः अतिप्राचीन होगी; कारण, सोमविधान भारतीय-ईरानी युग से प्रवल्ति है।

----

# अध्याय ७ परवर्त्ती वेद

### सामवेद

शेष तीन वेदों में सामवेद कहीं अधिक मात्रा में अखेद से सम्बद्ध है। पेतिहासिक दृष्टि से सामवेद का इतना महत्त्व नहीं ; कारण, इसमें किसी स्वतन्त्र विषय का प्रतिपादन नहीं है। केवल ७५ मन्त्रों को छोड़ कर सब ही ऋ बेद से ज्यों के खों छे छिये गये हैं। सामवेद मुख्यतः ऋग्वेद के अप्टम और नवम मण्डलसे उपात्त है। अधिकांश सोमपरक नवम मण्डलसे ही उद्धत है। सामवेद इस अंश में यजुर्वेद से मिछता-जुछता है कि दोनों वेदों की रचना कर्मकाण्ड के प्रयोजन से ही की गई है। सामवेद संहिता में केवल उन्हीं मन्त्रों का सङ्कलन है जिनका गान सोमयाग में विहित है। ऋग्वेद के सन्दर्भ से प्रथक् करने पर वे मन्त्र असम्बद्ध रूप में प्रथित प्रतीत होते हैं, उनका महस्त्र केवल प्रयोग-विशेष से सम्बद्ध होने मात्र में है। सामवेद में इन मन्त्रों का रूप ऐसा प्रतीत होता है मानो वे वाचन या गायन के लिये ही विहित हों। ऋग्वेद में दिये हुए मन्त्रों से उनका रूप-भेद इतने ही अंश में है कि वे ऋग्वेद में उदात्तादि स्वर से अङ्कित पाये जाते हैं। अत एव यह कहना असङ्गत न होगा कि सामवेद उन मन्त्रों का समृह है जिनका गान उद्गाता आदि ऋत्विज सोमयाग के समय करते हैं। इन मन्त्रों का गेयरूप गानसंहिताओं में स्पष्टतया बताया गया है। गान के समय किस वर्ण को दीर्घ करना, किस की आवृत्ति करना अथवा किस वर्ण को मध्य में रखना आदि सङ्केत गानसंहिता में ठीक उसी तरह दिये गये है जिस तरह अंग्रेजी प्रन्थों में गेयसंकेतों के साथ पदपाठ मुद्रित होता है। आजकळ चार गानसंहिताएँ उपलब्ध हैं - सामवेद के दो भागों से सम्बद दो-दो संहितायें हैं । भिच-भिच रागों में एक ही मन्त्र गाया जाता है अत एव सामसङ्ख्या कहीं अधिक वड़ी हुई प्रतीत होती है।

सामवेद में कुछ १५४९ साम हैं जो दो भागों में सङ्काछत हैं। ये भाग आर्चिक कहलाते हैं। रचना का आधार इन दोनों भागों में परस्पर भिन्नः है। प्रथम भाग ६ प्रपाठकों में विभक्त है, प्रत्येक प्रपाठक में दस-इस दशक हैं, केवल खुठे प्रपाठक में नी ही दशक हैं। प्रथम वारह दशकों में अग्निदेव को सम्बोधित मन्त्र हैं और अन्तिम ग्यारह दशकों में सोम को सम्बोधित हैं। मध्यवर्त्ती ३६ दशक सोमपीथी इन्द्र को ही प्रधानतः सम्बोधित हैं। द्वितीय भाग में नी प्रपाठक हैं जो प्रायः दो-दो या कहीं-कहीं तीन-तीन पर्यायों में विभक्त हैं। प्रत्येक पर्याय में मन्त्रों के छोटे-छोटे वर्ग हैं - प्रायः तीन-तीन मन्त्रों का समुदाय है जो परस्पर सम्बद्ध है। प्रत्येक वर्ग का आदिम सन्त्र प्रायकाः संहिता के प्रथम भाग में भी उपलब्ध होता है। सामबेद संहिता का द्वितीय भाग गौण एवं परवर्त्ती रचना है; कारण, इसमें प्रथम भाग में संग्रहीत मन्त्रों की पुनरावृत्ति है तथा मन्त्रों का पाठ बहुत कुछ ऋरवेद के पाठ से मिलता है। यह भी उक्लेखनीय है कि द्वितीय भाग में दिये प्रथम भाग के मन्त्रों का पाठ इतर मन्त्रों की अपेचा अधिक ऋखेद के पाठ के अनुरूप पाया जाता है। इससे यह स्पष्ट है कि प्रथम भाग के उन मन्त्रों का पाठ जानबूझ कर द्वितीय भाग में स्थीकृत पाठ के अनुरूप किया गया ; कारण, द्वितीय भाग साचात् ऋग्वेद से उपात्त प्रतीत होता है, तथा प्रथम भाग किसी स्वतन्त्र परम्परा के आधार पर आरचित है।

इत्तपथ ब्राह्मण से यह पता चलता है कि सामवेद का प्रथम भाग उस समय अस्तित्व में था जिस समय इत्तपथ ब्राह्मण का उत्तरार्थ रचा जा रहा था। साथ ही साथ यह भी माना जा सकता है कि सामवेदसंहिता यहुर्वेद की तैत्तिरीय तथा वाजसनेथि संहिता से प्राचीनतर है। वाजसनेथि संहिता में कुछ अंदा ऐसे हैं जिनका पाठ ऋग्वेद के पाठ की अपेचा सामवेद के पाठ से मिलता है। यह विशेषतः ध्यान देने योग्य बात है, क्योंकि इत्तरप्र बाजसनेथि पाठ अधिकतर ऋग्वेद के पाठ की ओर अधिक झकता है।

इसके विषय में आचार्य वेबर का मत है कि सामवेद में कई ऐसे पाठमेद हैं जिनमें ऋग्वेद की अपेचा अधिक आर्य प्रयोग पाये जाते हैं, और वे ऋग्वेद के वर्तमान पाठ से पूर्वतन हैं। परन्तु वेबर महाशय का यह मत निराधार बताया जा चुका है। वस्तुतः सामवेद में पाठान्तर अंशतः गौण परम्परा के कारण और अंशतः प्रयोगविधि के अनुसार रूपान्तरित करने के प्रयास के कारण हो गये हैं।

सामवेद की दोनों ही शाखाएँ — कीश्रमी एवं राणायणीय — आज भी प्रचलित हैं। कीधुमी शाला के अनुयायी गुर्जर प्रान्त में पाये जाते हैं। राणायणीय शाखाध्यायी किसी समय अधिकतर महाराष्ट्र में जा बसे थे और आज भी पूर्वी हैदराबाद में मिलते हैं। इन दोनों शाखाओं में पाठमेद बहुत ही कम है। राणायणीय संहिता कई बार मुद्रित भी हो चुकी है। इसका सर्वप्रथम संस्करण हैं अनु १८४२ में स्टीवन्सन नामक पादरी द्वारा प्रकाशित किया गया था, परन्तु शीघ्र ही बैनाती के संस्करण ने उसे अपास्त सिद्ध कर विया। बेनक्री के उक्त संस्करण में जर्मन अनुवाद तथा शब्दार्थकोश भी दिया है। यह संस्करण ईं॰ सन् १८४८ में प्रकाशित हुआ था। वास्तव में सामवेद ही पहिला वेद है जिसकी पूर्ण संहिता का यथीचित संस्करण सबसे पूर्व प्रकाशित हुआ था। राणायणीय पाठ का आदर करते हुए सामवेद संहिता सायणभाष्य सहित कई दिनों बाद भारत में भी प्रकाशित हुई। कीथमी शाखा का केवल सातवाँ प्रपाटक ही उपलब्ध है, जो नैगय उपशाखा के अनुसार प्रथम भाग आर्चिक का एक परिशिष्ट है। यह अंश ई० सन् १८६८ में छपा था। सामवेद संहिता के रचयिता तथा तस्प्रतिपादित देवताओं की, नैरोय उपशाला का अनुसरण करती हुई, दो अनुक्रमणिकाएँ भी प्राप्त हुई हैं जिनके द्वारा कौथुमी शाखा का सामवेद संहिता के सम्बन्ध में कछ पारम्परिक परिचय प्राप्त होता है।

# यजुर्वेद

यञ्चवंद न केवल ऋग्वेद से भिन्न भीगोलिक चेत्र से ही हमें परिचित कराता है, अपित भारतीय धार्मिक एवं सामाजिक जीवन के एक विलक्तल नये युग की सूचना देता है। अब वैदिक सम्यता का केन्द्र देश के सुदूरपूर्व भाग में अवस्थित पाया जाता है। अब हमें सिन्शु नदी तथा उसकी सहगामिनी सिरताओं का वर्णन नहीं मिलता; कारण, यञ्चवंद की समस्त झाखाओं के पाठ में उत्तर भारत के मध्यभाग से सम्बद्ध भीगोलिक प्रदेशों का वर्णन मिलता है जहाँ कुरुपाखाल की जनता निवास करती थी। यञ्चवंद संहिता तथा तस्तम्बन्धी बाह्मण-प्रन्थों में जिस भूमि को परम पित्र बताया है वह है कुरुचेत्र, जो सतलज और यमुना के मध्य स्थित है। इस प्रदेश की सीमा पर दो छोटी निदयाँ ट्यद्वती एवं सरस्वती स्थित हैं। यह प्रदेश यमुना की वायन्य सीमा तक प्रसत है जो आजकल सिरहन्द के नाम से प्रसिद्ध है।

इस भूभाग के पूर्व में स्थित प्रदेश पाद्वाल था। यह वर्तमान मेरठ जिले के वायव्य भाग से इलाहाबाद तक फैला हुआ वह हिस्सा है जो यमुना एवं गक्का के प्रवाह से परिपूत 'दोआव' कहलाता है। कुरुषेत्र वह प्रदेश था जहाँ बाक्षणधर्म तथा तदनुसारिणी सामाजिकी व्यवस्था विकसित हुई और जहाँ से बढ़कर वह सारे भारतवर्ष में फैल गई। कुरुषेत्र का महश्व महाभारत में वर्णित कौरव-पाण्डवों की रणभूमि के कारण और भी अधिक हो गया है। यह युद्ध पाद्वाल एवं मस्स्यप्रदेश के निवासी तथा कुरु और पुराने भरतों के बीच लवा गया था। मनुमणीत सुप्रसिद्ध धर्मस्मृति में कुरुषेत्र के प्रति वदा आदरभाव प्रकट किया है। इसे ब्राह्मण-धर्म का केन्द्र बताते हुए ब्रह्मावर्स की संज्ञा दी है। पाद्वाल तथा यमुना के दिख्ण तट पर स्थित मस्स्य (जिसकी राजधानी तव मधुरा थी) और सूरसेन को ब्राह्मण ऋषियों की भूमि कहा है, जहाँ वीराप्रणी भट तथा धर्मनिष्ठ ब्राह्मण रहा करते थे और जिनका क्षाचार एवं जिनकी रूखियाँ प्रमाण मानी जाती थीं।

यहीं यञ्जर्षेद के अनुवायी विभिन्न शाखाओं में विभक्त हुए, और धीरे-धीरे भारत के विभिन्न भागों में जाकर बस गये। कठशाखा के बाह्मण अपने अवान्तर कापिष्ठलों को लेकर ग्रीक आक्रमण के समय पक्षाव में रहते थे, वहाँ से आगे बढ़कर कुछ छोग काश्मीर में भी जा वसे। इन दिनों कठशाखीय यञ्जेंदी केवल काश्मीर में ही मिलते हैं, कापिष्ठलवर्ग तो लुप्त हो गया है। मैत्रायणीय (जो मूछतः काछाप थे) यजुर्वेदी ही किसी समय नर्मदा की तलेटी में लगभग दो सौ मील समुद्र तट से दूर स्थित प्रदेश में रहते थे। इनकी निवासभूमि दक्षिण में नासिक तथा उत्तर में बढ़ीदा तक रही । अब इस शासा के बहत ही थोड़े से छोग रहे हैं जो गुजरात के अन्तर्गत नर्मदा के उत्तर भाग में स्थित अहमदावाद से छगाकर सुदूर पश्चिम में मोरबी तक पाये जाते हैं। हमारे ईसवी सन् के प्रारम्भ काछ में इन दो शास्त्राओं के अनुयायी भारतवर्ष में चारों ओर फैले हुए होंगे। महावैध्याकरण पतअलि ने बताया है कि बज़र्वेद की काठक और काछाप शाखाएँ सर्वत्र विदित थीं और उनके धार्मिक सिद्धान्त गाँव-गाँव में प्रचित थे। रामायण के आधार पर कहा जा सकता है कि अयोध्या में भी इन दो शासाओं का बहुमान थी। परन्तु कालकम की गतिवश परवर्सी शाखाओं ने इन्हें अपास्त कर अपनी सत्ता जमा ली। ये परवर्ती दो शाखाएँ हुई - एक, तैचिरीय और दसरी, वाजसनेय । तैत्तिरीयों का प्रदेश नर्मदा का दक्षिण भाग रहा, जहाँ

ये ईसवी चौथी शताब्दी तक रहे। उन्हीं की अवान्तर शाखा आपस्तम्य है जिसके अनुयायी आज भी गोदावरी के तटवर्त्ता प्रदेश में मिलते हैं; उनकी दूसरी अवान्तर शाखा हिरण्यकेशी के अनुयायी और आगे दिखण तक फैले हुए हैं। वाजसनेयी शाखा ने गङ्गा की तल्टी के निम्न प्रदेश में आग्नेयदिशा में स्थान पाया। 'आजकल अधिकांश चेत्र वाजसनेयि शाखाध्यायियों का ही है जो सारे ऐशान्य प्रदेश तथा मध्य प्रदेश में ज्यास हैं।

उपर्युक्त चारों शाखाओं ने संहिता का अपना-अपना पाठ सुरिश्तत रखा है। मैत्रायणीय संहिता में चार काण्ड हैं जो चौपन प्रपाठकों में विभक्त हैं। इसके संस्करण का सम्पादन आचार्य श्रेडर द्वारा ई० सन् १८८१-८६ में किया गया। वहीं आचार्य इन दिनों काठक संहिता का संस्करण तैय्यार कर रहे हैं। इन दोनों शाखाओं के पाठ में वहुत कुछ भाषागत साम्य है जो अन्यत्र नहीं पाया जाता। कापिण्ठल-क्टरसंहिता के कुछ परिश्रष्ट अंश उपलब्ध हुए हैं; तथापि इसकी कोई आशा नहीं कि और हस्तलिखित सामग्री कभी कहीं उपलब्ध होगी जिसके आधार पर पूर्ण संहिता का सम्पादन सम्भव हो।

पूर्वोक्त पाठों से तैतिरीय संहिता का पाठ कुछ मूलतः भिन्न है। इसमें सात अध्याय हैं जिनमें ४४ प्रपाठक हैं। तैतिरीय संहिता का सम्पादन आचार्य वेवर ने ई॰ सन् १८७१-७२ में किया था। यजुर्वेद संहिता के ये विभिन्न शास्त्रीय पाठ परस्पर प्रायः सम्बद्ध हैं; कारण, वास्तव में इनका स्वरूप इकसार है। अधिकतर इनमें शब्दसाम्य है, विशेषकर उन मन्त्रों एवं प्रयोगों में, जहाँ उनका विवियोग विहित है। विषयानुक्रम में भी समानता है जिसका आधार प्रयोगों में विनियोग है। तैतिरीय संहिता का विषयानुक्रम वाजसनेवि पाठ से अवस्य भिन्न है।

वाजसनेथि संहिता में केवल वे ही मन्त्र एवं प्रयोग सङ्गिलत हैं जिनका यज्ञों में विनियोग विहित है, इसी कारण इसे शुक्त अर्थात् विशुद्ध पाठ कहते हैं। ब्राह्मण-भाग में प्रयोग-विधि का विवरण पृथक् रूप से दिया है। मन्त्र-समुदाय संहिता का विषय है, विनियोग-करूप ब्राह्मण प्रन्थ में है। इसी विषय-विभाग के कारण वाजसनेथि संहिता विशुद्ध अर्थात् असङ्गीणं अत एव 'शुक्ल' कही जाती है। अन्य संहिताओं में दोनों प्रकार की बातें एकन्न सङ्गलित हैं — इसी सङ्गीर्ण रूप के कारण वह संहिता 'कृष्ण' कही गई है। बाजसनेथि संहिता की भी दो शाखाएँ हैं — १. माध्यन्दिन और २. काण्य। प्रायः विषय तथा अनुक्रम दोनों का ही एकरूप है। यन्न-तम्न

केयल पाठ भेद का ही अन्तर है और वह भी गयांश में मिलता है, छुन्दो-यद मन्त्रों में नहीं। इस प्रकार अधिकांश एकरूपता को धारण करती हुई इन दो संहिताओं के रचना-काल में अधिक अन्तर नहीं माना जा सकता। जो भी कुछ अन्तर है वह भौगोलिक स्थिति में भेद होने के कारण है, क्योंकि दोनों संहितायें अपने-अपने वर्ण-विन्यास में विशेषता रखती हैं। आचार्य वेयर ने ग्रुक्ल यद्घवेंद की दोनों शाखाओं की संहिता का सम्पादन ई॰ सन् १८४९-५२ के मध्य किया था।

शुक्ठ यहुर्वेद में ४० अध्याय हैं। मूलतः यह संहिता केवल १८ अध्यायों की ही थी। यह बात अन्तःसाध्य तथा विहःसाध्य के आधार पर कहीं जा सकती है। इतने ही भाग में गद्य पद्य दोनों ही पाये जाते हैं। दोनों प्रकार की रचना 'मन्त्र' ही कहलाती है। यह अंश तैस्तिरीय संहिता के आधारिक अध्यायों (२२-२५) में कुल्लू मन्त्रों के सिवाय पाया जाता है। अन्यथा पिल्ले २२ अध्यायों का विषय ज्यों का त्यों तैसिरीय संहिता से सम्बद्ध ब्राह्मण एवं आरण्यकों में मिलता है। इसके अतिरिक्त यह भी ध्यान देने योग्य है कि वाजसनेयि संहिता से सम्बद्ध ब्राह्मण के पहिले ९ अध्यायों में संहिता के केवल पहिले १८ अध्याय के मन्त्रों का ही प्रतिपद न्याक्यान किया गया है और बाद के १७ अध्यायों में से तो कुल्ल ही मन्त्रों का विवरण दिया है। कास्यायन द्वारा प्रणीत शुक्ल यहुर्वेद की प्राचीन अनुक्रमणी के आधार पर यह सिद्ध है कि २६-३५ तक के दस अध्याय तो परिशिष्ट मात्र हैं जिन्हें 'खिल्ल' संज्ञा दी गई है।

वाजसनेयि संहिता के अन्तर्गंत उपलभ्यमान साक्य के आधार पर उक्त निर्णय ही प्रमाणित होता है। २६-२९ अध्यायों में वे मन्त्र सङ्क्षित हैं जिनका विनियोग प्वंतन अध्यायों में प्रतिपादित हैं — इससे स्पष्ट होता है कि ये अध्याय गुणविधायक अर्थात गौण हैं। इसके बाद के दस अध्यायों (२०-२९) में विलक्षल नये यागों एवं प्रयोगों का उसलेल हैं — जैसे नरमेध, सर्वयज्ञ, पितृयज्ञ आदि। अन्तिम (४० वाँ) अध्याय तो निश्चय ही परवर्षी रचना है; कारण, उसका प्रयोग-विधान से कोई सम्बन्ध नहीं, वह तो उपनिपद् भी है। इसके अतिरिक्त यह भी उत्लेखनीय है कि शुक्ल यञ्चवेद संहिता के विभिन्न अंश भारत की धार्मिक एवं सामाजिक स्थिति के विभिन्न युगों को प्रतिविभिन्नत करते हैं। उदाहरणार्थ — १६ वें अध्याय में रुद्धदेवता के कई पर्याय ऐसे दिये हैं जो वास्तव में शिव की

विशेषताओं के बोतक हैं। विशेषतः दो विशेषण 'ईशान' (प्रभु, प्रशास्ता) और 'महादेव' यहाँ नहीं पाये जाते, मगर ३९ वें अध्याय में उल्लिखत हैं। ये शब्द उस देव की विशेष आराधना के बोतक हैं जो वास्तव में परवर्जी युग में विकसित हुई। उसी तरह ३० वें अध्याय में अनेक प्रस्तर (सक्षर) जातियों का अवण है और १६ वें अध्याय में उसकी संख्या अपेषाकृत बहुत कम है। अत एव यह कहा जा सकता है कि ३० वें अध्याय की रचना के समय जो अवान्तर जातियाँ प्रसिद्ध हो गई थीं उनका बोध १६ वें अध्याय की रचना के समय फांचियों को न था।

उपर्युक्त आधार पर शुक्त सञ्जूबंद में कालकमानुसार चार स्तर प्रथक् हिंगोचर होते हैं। इसका मूल भाग अध्याय १-१८ तक है जिसमें आगे चलकर और अगले सात अध्याय जोदे गये हैं, कारण इन दोनों अंशों का विषय सामान्य रूप से यश्चिय विधियों से सम्बद्ध है। प्रयोग विधि के कुल और जिटल हो जाने पर अगले चौदह अध्याय सिम्मलित किये गये जो पूर्वोक्त अनुष्ठानों (अ० २६-२९) अथवा विलक्त नवीन क्रिया-कलाप (अ० ३०-३९) से सम्बद्ध हैं। अन्तिम अध्याय तो निश्चय ही उस समय जोदा गया है जब यागादि विधियों के अतिरेक के फलस्वरूप जनता के मन में प्रतिक्रिया होनी शुरू हो गई थी। इसमें यज्ञिय मन्त्रों का समावेश नहीं है, इसका लक्ष्य प्कान्त भक्ति तथा यज्ञानुष्ठान के विरोध के बीच सामअस्य स्थापित करने का है।

शुक्त यञ्जबंद का मूल भाग भी निश्चय ही कृष्ण यञ्जबंद के सबसे अर्वाचीन पाठ की अपेक्षा परवर्ती ही है। कारण शुक्ल संहिता में क्रमबद्ध मन्त्रों की रचना तथा प्रयोगों की विधि का विवरण जिस तरह प्रथम्प से ब्राह्मण भाग में दिया है वह व्यवस्थित क्रम तैतिरीय संहिता के अध्यवस्थित रचना क्रम के सहस्र प्राचीन नहीं हो सकता।

यञ्जेंद के दो मौलिक अंद्रा में दर्शपूर्णमास एवं सोमयाग का विवरण है और साथ ही साथ अग्निचयन का विधान भी वर्णित है। यहुर्वेद के पिहले इस अध्यायों में दर्शपूर्णमास का वर्णन है, और ११ से १८ अध्यायों में सोमयाग का। इन इष्टियों से सम्बद्ध प्रयोगकल्प का व्याख्यान कमशाः शतपथ बाह्मण के अध्याय १ से ५ और अध्याय ६ से ९ में किया है। इस मुख्य भाग में कृष्णयञ्जवेंदसंहिता में मन्त्र एवं प्रयोगविधान सम्मिश्र नहीं है। तैचित्रीयसंहिता के प्रथम अध्याय के पहिले चार प्रपाठकों में पांचिक इष्टियों

तथा सोमयाग के समय बोले जाने वाले मन्त्रसमुदाय के सिवा और कुछ नहीं है। चौथे अध्याय में अधिचयन के अतिरिक्त कोई विषयान्तर का प्रतिपादन नहीं है। इन अध्यायों का पाठ वाजसनेयि संहिता के पाठ के साथ समानान्तर है। किन्तु अन्यत्र, तैचिरीयसंहिता में ही दोनों बाह्यण-प्रन्थ में दिवे जानेवाले विषय हैं जिसमें मन्त्रों का उपादान बिल्कुल नहीं है। तैचिरीयसंहिता का पद्मम अध्याय अधि-चयनविधि तथा छठा अध्याय सोमविधि का ही वर्णन करते हैं। इनमें दर्शपूर्णमास का विवेचन नहीं है जो तृतीय अध्याय का स्वतन्त्र प्रतिपाद्य है।

मैत्रायणी संहिता में भी विषय-निरूपण ठीक इसी तरह है। प्रथम अध्याय के पहिले तीन प्रपाटकों में केवल दर्शपीणंमास एवं सोमयाग के मन्त्र सङ्कलित हैं। द्वितीय अध्याय का उत्तरार्थ (प्र००-१३) अभिचयन के मन्त्रों का संग्रह है। इस साला के ब्राह्मणप्रन्थों में तृतीय अध्याय के छुटे एवं पहिले प्रपाटक में दिये हुए विषयों का प्रतिपादन कमशः उपलब्ध है। कुण्णयजुर्वेद के मुख्य भाग में आगे चलकर मिलाये हुए अंश में मन्त्रभाग एवं ब्राह्मण-भाग के पार्थक्य का निर्वाह नहीं किया गया है। अतः कृष्ण एवं शुक्ल संहिताओं के बीच मुख्य अन्तर इसी बात का है कि कृष्ण संदिता में मन्त्र एवं ब्राह्मण भाग का मेल है जो शुक्ल संहिता में पाया नहीं जाता। जहाँ तक मुख्य मौलिक अंश का सम्बन्ध है, दो भिन्न विषय, जो पृथक् एवं असम्मिलित रखे गये हैं, किसी तरह तस्वतः अथवा रचनाक्रम की दृष्टि से बाजसनेयि संहिता और इत्तपथ ब्राह्मण में जो परस्पर सम्बन्ध है उसकी अपेषा कहीं अधिक निकट हो यह बात नहीं है।

यञ्चवेंद्र और सामवेद में इस अंश में साम्य है कि दोनों की रचना यञ्चानुष्टान की प्रयोग विधि के अनुरूप है। अन्तर यह है कि सामवेद में केवल सोमयाग का ही विवरण है, परन्तु यञ्चवेद में सम्पूर्ण यञ्चविधि के प्रयोग बताये हैं। सामवेद की भौति यञ्चवेद भी ऋग्वेद से सम्बद्ध है, अंग्तर इतना ही है कि सामवेद तो सारा ऋग्वेद से उन्तृत है परन्तु यञ्चवेद में, मूल आधार चाहे ऋग्वेद का ही हो, अधिकांश मौलिक रचना ही पाई जाती है। वस्तुतः देशा जाय तो वाजसनेथि संहिता के चतुर्यांस से कुछ ही अधिक भाग ऋग्वेद पर आधारित है। उक्त सङ्गद का आधा अंश ऋचाओं से घटित है जिनकी संख्या सात सौ से कुछ अधिक है, शेप भाग सारा गद्यमय है जिसे यञ्चष् कहते हैं। सारा यञ्चषा तथा

वह मन्त्र-भाग जो ऋग्वेद से उज्जूत नहीं है यजुर्वेद का मौछिक अंश है। अंशिक मौछिकता का कारण है अनेक विछक्तुछ नई इष्टियों और यज्ञों का विधान तथा प्रयोग कहन में काछक्रम के फलस्वरूप अव्यधिक विकास। नये विधानों के अनुरूप मन्त्रों का ऋग्वेद में अभाव होने से इस नृतन वेद में नई मौछिक रचना आवश्यक हो गई थी।

यञ्जूषेंद के मन्त्र-भाग की भाषा स्कुटरूप से परवर्ती युग की होने पर भी सामान्यतः ऋग्येद की भाषा से मिळती-जुळती है। यञ्जूषेंद की भाषा और छीकिक संस्कृत के बीच बहुत दूरी प्रतीत होती है।

यजुर्वेद के कथा-भाग को देखते हुए कहा जा सकता है कि यजुर्वेद में प्रतिपादित धर्म में पुरातन वैदिक धर्म से कोई तारिवक अन्तर दृष्टि-गोचर नहीं होता; कारण, उभयन्न देव-समुदाय वही का वही है। हाँ, कतिपय देवताओं के स्वरूप में अधान्तर परिवर्त्तन अवश्य हुआ है। ऋग्वेद के विवर्ड सत्तों में प्रजावति का आभासमात्र मिलता है, परन्तु यहवेंद में क्रमशः उसका रूप मुख्य देवता के पद पर प्रतिष्ठित होता दिखलाई पड़ता है। अपनेद का रहदेव अब शिव के स्वरूप में आविभूत होता है, अनेक्या रह को शिव ही नहीं कहा, यहिक परवर्षी साहित्य में शिव की विशेषता के परिचायक 'शहर' एवं 'महादेव' पदों का प्रयोग भी रुद्र के छिये अधिक भात्रा में प्रयुक्त हुआ है। अपनेद की अपेदा यजुर्वेद में विष्णु को भी कहीं अधिक महत्त्व दिया है। यज्ञनारायण का नया स्वरूप मिछता है, अब विष्णु वज्ञ-स्वरूप माने गये हैं। दानवीं की सर्वत्र संज्ञा 'असुर' ही हो गई है जो सारियक देवताओं के साथ सर्वदा द्वष्ट शक्ति के प्रतीक के रूप में विप्रह ही करते रहते हैं। यञ्जबंद की कथाओं में देवासुरसङ्घाम बहुत्र वर्णित है। अप्सरा नाम की जलजात देवियाँ अपने ललनोचित मोहक सीन्दर्य के लिये वेदोत्तरकाठीन पौराणिक साहित्य में सुविक्यात हैं, इनका ऋखेद में बहुत ही कम उक्लेख है, परन्तु वे भी यजुर्वेद में अधिक गौरव पा गई हैं — यहाँ तक कि कई अध्यराओं का तो नामतः उक्लेख भी किया गया है।

इसके अतिरिक्त कई नृतन धार्मिक मान्यताएँ भी विकसित हुई, कई पुरानी मान्यताएँ परिवर्तित हुई तथा नये प्रयोग-कर्वों का निवेश किया गया। यथा — ऋग्वेद में 'ब्रह्म' शब्द का तारपर्य केवल 'भक्ति' होता था, और आगे चल कर इसका अर्थ-विस्तार हो यह पद 'पवित्रता एवं वन्द्रना

का मुळतरव' इस तात्पर्य का बोधक वन गया। यों इस कड़द के अर्थ की प्रगति उपनिषत् में प्रयुक्त अर्थ की ओर विकसित होने लगी थी। इसी तरह, नागपूजा अब भारतीय धर्म का एक अङ्ग हो चला जिसका ऋखेद में कहीं भी उद्देख नहीं मिलता। वास्तव में पूजाविधान ही एक ऐसा अक है जो यज्ञवेंद पर नवयुग की सुद्रा अहित करता है। देवताओं की प्रजा के प्राचान्य और बजानुष्ठान के प्राचान्य में प्रातिलोम्य हो गया-जो ऋखेर काल में गीण था यह उत्तर काल में प्रधान हो चला तथा जो पूर्वकाल में प्रधान था परवर्षी युग में अप्रधान हो गया। ऋग्वेद में अर्चा के विषय देवता होते थे जिनके हाथ में मानव जाति पर अनुग्रह करने का सामध्य था, और बज्जवागादि देवताओं का प्रसाद प्राप्त करने के साधन मात्र थे, परन्तु यजर्बंद में यज्ञ ही विचार एवं अनुष्ठान का केन्द्र हो चला और उसी के विधिवत अनुष्टान तथा प्रयोग की सुचमता सर्वोपरि मान्यता का विषय वन गई । यज्ञ की शक्ति इतनी वद गई कि उसके द्वारा न केवल देवता प्रभावित ही होते थे, परन्तु प्ररोहित के सङ्करानुसार देवता अभीव्सित वर-प्रदान के िलये याध्य भी समझे जाते थे। यज्ञ के द्वारा, यों कहा जा सकता है, देवता तो बाह्यणीं की सही में थे।

ॐ वा ए ऐ ॐ स्वर्णंज्योतिः' — इस पदसमूह में अन्तिम पद 'स्वर्णंज्योति' ही अर्थ-प्रतिपादक कहा जा सकता है जिसका मतलब 'सुनहला प्रकाश' है।

इस तरह दिनों-दिन प्रयोग-प्रधान यह विधिकवृप उन सबके छिये एक दुरूह रहस्य हो चला था जो बाह्मण वर्ग के न थे। समस्त प्रयोगों तथा विशेष कर यज्ञों की सत्ता प्रकृति पर स्थापित हो अछौकिक शक्ति मानी जाती थी। कई प्रयोग विजय-प्राप्ति के लिए निर्दिष्ट हैं जिनके द्वारा, कहा जाता है. इन्द्र सर्वदा असुरों पर विजय प्राप्त किया करते हैं । यह भी हमें पता चलता है कि यदि पुरोहित किसी आहति-विशेष का होम कर वारुण प्रयोग का अनुष्ठान करे तो मुसलाधार वर्षा होने लगती थी। ऐसी-ऐसी वार्तो से यह भारणा दद हो गई कि मनचाहा काम उठाने की अद्भुत शक्ति उनमें होती थी। इसी प्रकार की अलीकिक अञ्चल वाक्ति की मान्यता ब्राह्मण-धर्म में तप एवं योग-साधनों के, तथा बीखधमें में शीच के अन्तर्गत परिकरिपत की गई थी। यह कोई नियम नहीं कि वजर्वेद के सब प्रयोगों में देवताओं को सम्बोधित वन्दनाएँ ही हों, परन्तु सामान्यतः मन्त्रविशेष तथा अनुष्ठान के प्रयोगों के सुफल को प्रदर्शित करने वाळी उक्तियाँ सर्वत्र पाई जाती हैं । मन्त्र-प्रयोग के साध-साध कई ऐसे मणि, ओषधि आदि वस्तुओं के उपयोग का भी विधान है जो सहज प्राप्य होकर सामान्य छीकिक कश्याण की अवासि, पश्च, ब्राम आदि की वृद्धि जैसे कतिएय विशेष मनोरथ की पर्ति के साधन हैं। किसी भी कमें के प्रयोग से भड़ी-भाँ ति परिचय और निवांह तो प्ररोहित की उपस्थिति के साध-साध सर्वदा सम्पन्न माना ही जाता था। बास्तव में देखा जाय तो इन प्रयोगी द्वारा प्राप्य वर वाल-सहज मुदता के निदर्शनमात्र हैं। कोई तो केवल एक शरद की प्राप्ति के लिये ही विहित हैं — यह कहीं अधिक अच्छा और लाभप्रव होता यदि कोई प्रयोग चन्त्रविस्व को हस्तगत करने के लिये भी बनाया जाता ।

यज्ञिय विधि-विधान के उपबृंहण के साथ ही साथ जाति-स्यवस्था दिनों-दिन बढ़ती गई और सुरह भी होती गई। जाति-स्यवस्था की नींव जम जाने पर बाह्मणों का सामाजिक एवं धार्मिक वर्षस्य बढ़ता गया जिसके यन्धन में भारतवर्ष ट्याभग ढाई हज़ार वर्ष से जकड़ा हुआ है। भारतीय समाज के चार प्रमुख भेदों के फटस्यरूप चातुर्वर्ण्य की कहपना हमें यज्ञुर्वेद में मिटती है। इतना ही नहीं, बिक वाजसनेयिसंहिता के उत्तर अध्यायों में हमें वर्णसङ्कर से जनित अनन्तर जातियों का अस्तिस्व भी प्रतीत होता है। इससे यह कहना होगा कि भारतीयों का सामाजिक एवं धार्मिक स्वरूप इस युग में ऋग्वेद सक्तों में प्रतिविग्वित स्वरूप से तस्वतः भिन्न है।

# अथर्ववेद

केवल ऋक्, यज्ञः और साम ही मूलतः धार्मिक संहिताएँ मानी जाती हैं। कारण, इनका ही यशिय विधि-विधान से सम्बन्ध पाया जाता है। अन्तिम अध्याय को छोड़ कर दोष अधर्ववेद यज्ञिय विधि से किसी तरह सम्बन्ध नहीं रखता। ऐसा लगता है अन्तिम अध्याय इसी उद्देश्य से जोड़ दिया हो कि अथवंवेद का यज्ञानुष्ठान से कुछ सम्बन्ध स्थापित हो जाय। अधवंवेद के सुकों में प्रतिपादित विभियाँ प्रायशः गृद्ध संस्कारों से अभिकतर सम्बद्ध हैं — इनमें जातेष्टि, विवाह एवं अश्येष्टि जैसे पारिवारिक संस्कारों का उवलेख है अथवा राज्याभिषेक जैसे राजधर्म से सम्बद्ध विधियों का वर्णन है। सामान्यतः तो यही कहना होगा कि अथवंयेद सन्त्र-तन्त्रों का एक प्रकीर्ण संप्रह है। सुरुयतः इस संहिता में मान्त्रिक प्रयोगों का ही उपदेश है जिसके द्वारा शत्रुअय अथवा मृखुअय सिद्ध किया जा सकता है अथवा असाध्य रोगों की चिकित्सा या घातक पशु-पची, राजस, भूत-प्रेत, डाकिनी शाकिनी आदि बाह्मण-द्वेषी वर्ग के प्रभावों का पराभव किया जाय । साथ ही साथ अथवेवेद में कतिषय माङ्गलिक तथा जनदित के साथक प्रयोग भी हैं — उदाहरणार्थ — कौदुम्बिक सहयोग, पौर-जानपदों में पारस्परिक स्नेह, शबुओं के आपसी वैर का शमन, तीर्घजीवन, स्वास्थ्यलाभ एवं भौतिक अम्युदय के अनेक उपायी का उक्लेख है -- इतना ही नहीं, परन्तु कुशल-देम के साथ यात्रा अथवा शृत में अजुक्कता सम्पादन करने के हेतु अनेक उपासनाएँ भी बताई है। वास्तव में अधवंधेद की रचना दो दृष्टियों से हुई है, शान्ति एवं अम्युदय के साध-साध शाप पूर्व प्रतिघात के जम प्रयोगी का यह संकलन है।

जहाँ तक प्रतिपाद्य विषय का सम्बन्ध है अधवंवेद निश्चय ही ऋग्वेद की अपेचा अधिक मृत्रप्रहों से अनुप्राणित है। इसमें बाह्मण-धर्म के विशेष उन्नत विचार नहीं पाये जाते। जन-सामान्य में प्रचित्त साधारण मन्त्र-तन्त्र या जादू-टोने के प्रयोग ही अधिकतर वर्णित हैं। यह उस जनता की प्रारम्भिक धारणाओं के अनुरूप विषयों का प्रतिपादन करता है जो भूत-प्रेत आदि निम्नकोटि की शक्तियों में मृत विधास रखते हैं। यह वेद प्रागतिहासिक गुग की अपरिष्कृत भावनाओं से अनुप्राणित है। बहुत थोड़े प्रयोग ऐसे भी हैं जो

भारोपीय युग के कहे जा सकते हैं; कारण, एडलबर्ट कुहन का कथन है कि अधर्ववेद में शारीरिक कष्ट को निवारण करने के लिये विहित कितपय मन्त्र-तन्त्र ऐसे हैं जिनका स्वरूप एवं उद्देश्य प्राचीन जर्मन, लेटिक और रूसी जादू-टोने से बहुत कुछ मिलता-जुलता है। जहाँ तक देवता-सम्यन्धी उचतर धार्मिक विचारों का सम्बन्ध है ऋग्वेद की अपेचा अधर्ववेद भारतीय धार्मिक विचारों के अर्वाचीन एवं प्रगतिशील थुग का प्रतिनिधित्व करता है। निश्चय ही इसमें अन्य संहिताओं की अपेचा अधिक आध्यात्मिक विचार उपलब्ध होते हैं। अत एव सम्यता के इतिवृत्त के अध्ययन के लिये ऋग्वेद की अपेचा अधर्ववेद में उपलभ्यमान सामग्री कहीं अधिक रोचक एवं महत्वपूर्ण है।

आज अधवंवेद हमें दो शालाओं की संहिता के रूप में उपलब्ध है। पिप्पलाद शाला की संहिता की एक मात्र प्रति भूजंपत्र पर लिखित मिलती है, जो प्राचीन तो अवश्य है परन्तु अधिकांश अधुद्ध एवं स्वररित है। यह प्रति आचार्य ब्यूहलर को काश्मीर में मिली थी जिसका परिचयात्मक विवरण सन् १८७५ ईसवी में आचार्य रोड ने 'देर अववंवेद इन काश्मीर' नामकी अपनी प्रस्तिका में प्रकाशित किया था। आशा है उसकी चित्र-प्रतिलिप आचार्य क्लुमलीव्ह द्वारा शीघ्र ही प्रकाशित हो विद्युव्ह को उपलब्ध होगी। सन्देह नहीं, अधवंवेद के परिशिष्ट में उल्लिकत 'पिप्पलाद-मन्त्र-संहिता' ही पिप्पलाद शाला के नाम से प्रचलित हुई।

रोट एवं ह्विटनी द्वारा ई॰ सन् १८५६ में प्रकाशित प्रन्थ अथवंवेद की शीनक शाला की संहिता है। अथवंवेद पर प्रायः समग्र सायणभाष्य भारत में सम्पादित हुआ है। इस संस्करण की विशेषता यह है कि इसमें अनेक पाठभेदों का सङ्घाद है जो मुद्रित पाठ से भिन्न हैं।

उक्त संहिता में २० काण्ड हैं, स्कूक्त संख्या ७३०, तथा मन्त्र-संख्या लगभग ६००० है। इनमें कोई १२०० मन्त्र आर्थेद के हैं जो अधिकतर दशम, प्रथम तथा अष्टम मण्डल से उद्धत हैं — कुछ छुट-कुट मन्त्र आर्थेद के इतर मण्डलों के भी जहाँ-तहाँ पाये जाते हैं। २०वें काण्ड में से १२ स्कूर्कों को छोदकर शेप के १४६ स्कृतों अयों के त्यों आर्थेद से ले लिये हैं। अन्य काण्डों में अर्थेद से परिगृहीत मन्त्रों में काली पाठ-भेद है, और वे इतर संहिताओं की भाँति इस संहिता में भी आर्थेद के मूलपाठ की अपेषा निन्नकोटि के हैं। यशुर्वेद की भाँति अथ्वेदेद का बहुत कुछ भाग — लगभग एक-छठा हिस्सा — गद्यमय है। पचास स्कूत से अधिक अंश अपदारमक है —

सारा १ ५वाँ और १६वाँ काण्ड, तथा अन्य काण्डों में मिलाकर तीस स्क गदाबद हैं; और कोई सौ के क़रीब दूसरे स्कों में भी कुछ पूरे और कुछ अपूरे मन्त्र इसी तरह के हैं।

' अधर्ववेद मुखतः केवल तेरह ही काण्डों का था' -- यह बात रचनाडीली तथा प्रतिपाद्य विषय के आधार पर प्रमाणित हो जाती है। एक से स्रात काण्डों का स्वरूप प्रतिसक्त मन्त्र-संख्या की दृष्टि से विभिन्न है--प्रथम काण्ड में छगभग हर सक्त में चार-चार मन्त्र हैं, दूसरे में पाँच-पाँच, तीसरे में छह-बह, चौथे में सात-सात और पाँचवें में आठ से अठारह तक मन्त्र पाये जाते हैं। छठे में तीन-तीन और सातवें में तो आधे से अधिक सक्त ऐसे हैं जिनमें एक-एक ही सन्त्र पाया जाता है। आठ से तेरह काण्डों में छाबे-छाबे सक हैं। तेरह काण्डों में दिया हुआ विषय बिना किसी सिद्धान्त के आधार पर स्वच्छन्द रूप से निवेशित है। इस रचनाशीली के प्रतिकृत अगले कुछ काण्डी में विषय का सङ्कलन अधिकतर एकरूप एवं कमवज् है। १४वें काण्ड में विवाह-संस्कार के सन्त्र हैं जो अधिकतर ऋग्वेद के दशम मण्डल से उचल हैं। १५वें काण्ड में बास्य नाम से परमास्मा की महिमा का वर्णन है। १६वें और १७वें काण्ड में कतिपय मोहन एवं वशीकार के मन्त्रों का सङ्ग्रह है। १ ५वें और १.६वें काण्ड की रचना तो ठेठ मादाण-प्रन्थों जैसी गराबीली में है। १ दवाँ और १ ७वाँ काण्ड बहुत ही छोटे हैं। १ दवें काण्ड में तो केवल भी ही सक हैं जो केवल चार मुद्रित पृष्ठों में आ जाते हैं; और १७वें काण्ड में एक ही सक्त है जो दो-बाई पूढ़ों का है। १८वाँ काण्ड अन्त्येष्टि पूर्व पितृबिंह से सम्बन्ध रखता है। १४वें की भौति इस काण्ड में भी अधिकतर मन्त्र ऋग्वेद के दशम मण्डल से ही उद्भत हैं। अत एव यही कहना उचित होगा कि ये दो काण्ड स्वरूपतः ठीक-ठीक आधर्षण प्रतीत नहीं होते ।

स्पष्ट है — अधवंसंहिता के अन्तिम दो अध्याय बाद में ओड़े गये हैं। उन्नीसवें अध्याय में कई अंश परिशिष्ट से लगते हैं, मूलपाठ भी कहीं-कहीं अष्ट है। बीसवें अध्याय में आशोपान्त प्रायः सब ही सुक्त इन्द्र की स्मृति-परक हैं, ओ बिना किसी स्वान्तर के ज्यों के खों ऋखेद से उठा कर रखे गये हैं। इसी बात से सिद्ध होता है कि ये मूल अध्यायों की अपेशा बहुत परवर्ती अध्याय हैं; कारण, प्रारम्भ के अध्यायों के संहिता-पाठ में तथा उन्हीं मन्त्रों के ऋखेद के पाठ में बहुत अन्तर पाया जाता है। इसके अतिरिक्त और अधिक अद्येय प्रमाण इस तथ्य को प्रमाणित करते हैं — परवर्ती अध्यायों में

सोमयाग का कहप यणित है जो अधवंवेद के स्वरूप का अनुवर्ती नहीं है।
निश्चय ही यह अंश अधवंसीहता को चतुर्थवेद का पद प्राप्त कराने के उदेश्य
से ही संकछित किया गया है। यज्ञकरण के संविधान के आधार पर ही इतर
तीन वेदों के समकण अधवंसीहता की भी गणना होने छगी। यह भी ध्यान
देने योग्य है कि अधवंवेद के प्रातिशाख्य में इन दो अन्तिम अध्यायों का
कहीं उवलेज नहीं है। अत एव यह मानना होगा कि अधवंवेद की मूलसंहिता
की रचना के पश्चाद किसी समय पिछुले दो अध्याय और जोड़े गये हैं। सुक्त
संख्या ४८ और ४९ के दो गंबाशों को छोड़कर बीसवें अध्याय में यदि कोई
भाग मीलिक कहा जाय तो यह केवल कुन्ताय सुक्त के नाम से प्रयित अंश
ही है। ये सुक्त अधवंद की दानस्तुतियों की कोटि के हैं। इनमें दानी राजा
और यजमानों की शलाया की गई है जो बीर राजन्य एवं भटों के पराक्रमों
का यर्णन करने वाले बीर-कार्थों के पुरोगामी कहे जा सकते हैं।

अथवंदेव की संहिता का किसी न किसी रूप में अस्तिस्व शतपथ आक्षण के अन्तिम अध्यायों तथा तैसिरीय आक्षण एवं छान्दोग्य उपनिषद् के रचना-काल में अवश्य रहा होगा। कारण, इन ग्राचों में अथवंदेद का उदलेख दष्टि-गोचर होता है। पातअल महाभाष्य के समय में तो अथवंदेद ने वह प्रतिष्ठा पा ली थी जिसके कारण उसे देवों का शिरोमणि अथवा देवों का प्रकमान्न प्रतिनिधि भी कहीं-कहीं कहा गया है।

इस वेद का सबसे पुरातन नाम 'अधवांक्रिरस' था। यह नाम अधवंवेद में भी मिलता है तथा इस्तिलिखित प्रतियों के मुखपूछ पर भी पाया जाता है। यह पद दो नामों से मिल कर बना है, अधवं और अक्रिरा। ये दो प्राचीन ऋषिकुल हैं। आवार्य ब्लूमफ़ीश्ड का मत है कि अधवंवाब्द 'सारिवक मन्त्र' का पर्याय है जो भली विधियों की ओर संकेत करता है, और 'आक्रिरस' यह पद तामस तन्त्रों का पर्याय है जो जादू-टोने तथा आभिचारिक विधियों का प्रतीक है। अथवं यह, चूंकि सारिवक तथा लोकमंगल की साधिका प्रक्रियाओं का चोतक है, चीधे वेद की संज्ञा के लिए उपयुक्त नाम समझा गया। 'अथवंगः' इस प्रकार का बहुबचनान्त प्रयोग इसी अर्थ में बहुधा ब्राह्मण-प्रन्थों में प्रयुक्त है, परन्तु एकबचनान्त प्रयोग सर्वप्रथम उपनिषदों में ही मिलता है। 'आथवंग' इस नपुंसक बहुवचनान्त विशेषण पद का प्रयोग अथवंस्कों

१. स्क संख्या १२७-१३६ ।

के सामृद्धिक अर्थ में स्वयं अथवंसंहिता के उन्नीसवें अथवाय में हुआ है और तब से बराबर इसी अर्थ में इसका प्रयोग चला आ रहा है। सूत्र-प्रन्थों में सर्वत्र ऋग्वेद तथा इतर संहिताओं की भौति 'अथवंवेद' यह संज्ञा सर्वत्रथम प्रयुक्त हुई। इसके अतिरिक्त इस संहिता के और दो नाम हैं जिनका प्रयोग इसी वेद के निवश्थ प्रन्थों में ही दिखाई देता है, अन्यत्र नहीं। एक संज्ञा तो है—'श्रुगु-अङ्गिरस', जो एक और श्रुगु नामक पुरातन पुरोहितों का कुलक्षमानात नाम है और अङ्गिरस का स्थानापन्न है। दूसरी संज्ञा है 'ब्रह्मवेद' जिसका प्रयोग आथवंण साहित्य को छोड़ कर केवल एक ही बार ऋग्वेद से सम्बद्ध ग्रुद्धसूत्र में मिलता है।

अधवंवेद का प्रतिपाध विषय सर्वसाधारण सा होने के कारण इसे विरामविद्या के अन्तर्गत धर्म-प्रमाण प्रन्थों में स्थान प्राप्त करने में बहुत विलम्ब लगा। इसका कोई भी प्रमाण नहीं मिलता कि ऋग्वेद के परवर्षी भाग के रचनाकाल में आधवंग मन्त्रविद्या की साहित्यिक दृष्टि से कोई स्वतन्त्र स्थान प्राप्त हुआ हो। पुरुष-सुक्त में ऋक्, साम, यतुः का कण्ठतः उल्लेख है परन्तु अधर्ववेद में विहित तन्त्रों की कहीं भी चर्चा नहीं है। हाँ, इतना अवस्य है कि बस्वेद जो भी प्रधानतः यज्ञिय देवताओं की स्तृति-परक संहिता है तथापि उसमें अनेक सूक्त ऐसे हैं जो प्रकट करते हैं कि मन्त्र-तन्त्रों का गृहस्थीं द्वारा प्रयोग भारतवर्ष में बहुत प्राचीन काल से प्रचलित रहा हो । आधर्वण मन्त्र-समुदाय का विधिवत् प्रयोग यहाँद की तीलरीय संहिता में ऋषसामयताः के अनुक्रम में मिलता है और उन्हें 'अक्टिरसः' कहा गया है। तलापि यह स्पष्ट है कि यलुवेंद के प्रयोगों में अधवेवेद की भावना न्यास है यहाँ तक कि कहीं-कहीं तो पाठ भी आधवेंग सा लगता है। सच तो यह है कि एक ओर ऋग्वेद तथा यमुवेंद, और दूसरी ओर अधर्ववेद को रस मन्त्री-तन्त्रों की रष्टि से यदि तुलना की जाय तो तारतम्य केवल उनकी साध्यता एवं महत्ता तक ही सीमित रह जाता है।

स्वयं अथवंदेव में भी आधवंण ग्रन्थ के लिये केवल एक ही चार 'अधवं-क्रिस्स' वाब्द का साचाल प्रयोग पाया जाता है, इसी प्रकार एक ही चार 'भेपजा' कहकर सङ्केत किया गया है, परन्तु इतर तीन वेदों का तो बहुधा उच्चेल मिलता है। इससे स्पष्ट है कि अथवंदेद के अनुयायी और इतर वेद के अनुयायियों के बीच तब तक कोई दैमनस्य की भावना न थी।

ब्राह्मणग्रन्थों की ओर दृष्टिपात करने पर पता चलता है कि ऋग्वेद से

सम्बद्ध ब्राह्मणों में कहीं भी अथवेंबेद का नामनिर्देश नहीं है, परन्तु तैसिरीय आराज्यक की भाँति तैसिरीय ब्राह्मण में भी दो बार अथवें का उद्धेल मिछता है। शतप्य ब्राह्मण में अथवें का स्थान कुछ निश्चित सा होने छगा है यदापि वह बेद की परिगणना के अन्तर्गत हो नहीं पाया। तथापि अथवें का नामतः सङ्कीर्तन शतप्य ब्राह्मण में कई जगह है। प्राचीन बेदों का स्पष्टतः 'ब्राह्मलाम-यहाः' हन नाम से, अथवा 'त्रयी विद्या' के सामृहिक नाम से वर्णन मिछता है। कई स्थानों पर तीनों बेदों का उद्धेल इतिहास, पुराण, गाथा, सूत्र, उपनिषद् आदि विविध रचनाओं के साथ भी पाया जाता है। इन परिगणनाओं में स्फुट ही अथवें को सर्वत्र बेदत्रयी के वाद तुरीय स्थान प्राप्त हुआ है। वीप रचनाओं के नाम आगे पीछे दिये हुए मिछते हैं। उपनिषदों में भी अथवें का बैसा ही समादर है। आधवेंण उपनिषदों में इतना अवश्य है कि अथवेंवद का नाम खुपचाप तीन वेदों के बाद देकर पुराणेतिहास आदि अन्य रचनाओं के सम्बन्ध में वे भीन रहे हैं। श्रीत-सूत्रों में से कारवायन एवं छाडावान में अथवें का उद्येल नहीं है, केवछ शांखायन और आधाछापन में एक-एकचार मिछता है।

समप्र याशिक साहित्य में अथवं के प्रति विद्वेष का कोई निद्र्यांन नहीं पाया जाता और न अथवंविदियों का किसी प्रकार यहिष्कार ही हिश्गोचर होता है, इस प्रकार की मनोवृत्ति कुछ कश्यनातीत सी प्रतीत होती है। जो भी वैदिक यज्ञ-विध्यों में तथा मन्त्रादि प्रयोगों में स्कुट अन्तर है तथापि वैदिक धमें में यज्ञयागादि तथा जादू-टोने के मन्त्र-तन्त्रों के बीच स्पष्ट अन्तर को प्रकट करने वाली रेखा खींचना बहुधा कठिन है। ऐसी अवस्था में यज्ञिय करण के विधायक वेदों के अजुवायियों द्वारा मन्त्र-तन्त्रों के निधान अथवं की मान्यता सहज सी लगती है। उदाहरणार्थ—शतपथ माह्मण में यतु अर्थात् भूतविद्या को आसुरी प्रयोग बताते हुए भी उसे (यतुविद्या को) बहुषों की कोटि में रखते हुए संकोच नहीं हुआ। जिस तरह प्रवेद में मान्त्रिक प्रयोगों से साचात् सम्बन्ध रखने वाले स्कों की कमी है उसी तरह अथवंवेद में पश्चिप विधि से सम्बन्ध रखने वाले कर्षों की कमी है। अयवं में मूलतः कतिषय गीण यश्चिय विषयों का समायेश है। उदाहरणार्थ, अथवंसिहता के छठे काण्ड के ४७-४८ मन्त्रों में केवल सोम के प्रति-

१. वह शुक्त यजुर्वेद से सम्बद्ध श्रीतसूत्र है।

२. यह सामवेदियों का श्रीतस्त्र है।

ये दोनों श्रीतसूत्र ऋग्वेद से सम्बद्ध हैं।

दिन त्रिवार सवन की विधि के सिवाय और कोई अर्थ नहीं है। हमें आधर्वण स्कों में यागविधि में किये हुए प्रमाद के िल्ये प्रायक्षित्र के विधान मिलते हैं। इन सब वातों को देखते हम इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि अधर्ववेद के अनुवायी वर्तमान संहिता के संकल्जन से पूर्व अवश्य ही कुछ न कुछ यिश्चय कर्मकाण्ड से परिचित थे। मूलतः अधर्व का श्रीतविधि से सम्बन्ध बहुत ही कम था, इसी कमी की प्रित के लिये संहिता में बीसवीं काण्ड जोड़ विया है जिसमें कर्मकाण्ड का विषय सम्बेद से उद्धत किया गया।

श्रीत निवन्धों में अधवेवद के प्रति जो स्पष्टतः उपेक्षा दीख पहती हैं
उसका कारण अनादर अधवा व्यर्थता की भावना न थी, परन्तु कर्मकाण्ड से
सम्बद्ध विषयों का अभावमात्र था । गृह्यसूत्रों में बहुत कुछ मान्त्रिक
विधानों का समावेश है; अत एव श्रीतसूत्रों की मौति गृह्यसूत्रों में अधवें के
प्रति उपेका-भाव होना सम्भव नहीं जान पदता; और किसी सीमा तक यह
तथ्य भी है; कारण, गृह्यसूत्रों में अनेक अंश ऐसे हैं जो अधवेवद से ज्यों
के स्वां परिगृहीत हैं अधवा अंशतः पाठान्तरित हैं। गृह्य-संस्कारों में उस वेद
के मन्त्र स्वकपतः उद्धत हैं। यदि ऐसा न होता तो हमें गृह्यसूत्रों में भी
अधवेवद के प्रति उतना ही आदर जान पदता जितना श्रीतसूत्र में पाया
जाता है। हतना अवश्य सच है कि अधवेवद के जो सन्दर्भ प्रयोग-प्रधान हैं
उन्हीं का बहुधा उद्धरण गृह्यसूत्रों में किया है।

छोकाचार से सम्बन्ध रलनेवाले धर्म के चेन्न में भी आधवंण पद्धति ने कुछ सम्मान पाया है — उयोतिर्विद्या तथा वैद्यविद्या निरन्तर उपयोग की विद्याएँ है और इनका मूल स्रोत निश्चय ही आधवंण है। माना जाता था कि राजपुरोहित मन्त्रवल से शत्रु का उच्चाटन तथा व्याधिकामन कर दिया करता था — मालूम होता है वह अवस्य ही अधवंवी रहा करता होगा। ऐसी स्थिति में यह स्वाभाविक ही है कि प्रारम्भिक धर्मग्रन्थों में आधवंण विधियों की निन्दा पाई जाती हो, कारण ये विधियों दूसरों के लिये हानिकर हुआ करती थीं। धर्मशास्त्र का सामान्यतः निर्णय यही है कि इस प्रकार का मन्त्रप्राम अचेमकर है; और अधवंवीद इतर वेदों की अपेषा हीन है तथा तद्विहित प्रयोग तामस हैं। यही भावना आपस्तम्य धर्मस्त्र में स्पष्ट रूप से प्रकट की गई है; उससे परविद्योंनी विष्णुस्स्ति में तो आधवंण मारणमन्त्रों के पाठ करने वाले को सप्त धातकों में गिना है। फिलत ज्योतिषी तथा वैद्य अपवित्र कह गये हैं, जनी बूटीयों का व्यवहार निषिद्ध किया गया गया है, मारणादि

सन्त्र प्रयोगों के छिये कठोर प्रायक्षित्तों का विधान है। तथापि किन्हीं-किन्हीं बातों में अथवेंबेद की उपादेयता स्वीकृत है — सनुस्मृति में उसे विपचचपण के छिये ब्राह्मणों का एक सहज अख बताया है।

महाभारत में हमें अथवंवेद का प्रामाण्य और उसका गौरव पूर्णतः स्वीवृत्त प्रतीत होता है। वहाँ प्रायः वेदचतुष्टयी का ही उक्लेख मिलता है और जगह-जगह पर ब्रह्मा और विष्णु को वेदनिर्माता बताया है। यहाँ बहुधा अथवं का स्वतन्त्ररूप से भी नाम लिया है और उसकी मान्यता प्रकट की गई है। आथवंण प्रयोग सुपरिचित पाये जाते हैं, उनकी अथहेलना प्रायशः नहीं मिलती तथा मन्त्र-तन्त्र का उपयोग उपादेय एवं अयस्कर समझा गया है।

अन्त में पुराणों की साचय ली जाय तो वहाँ प्रायः चार वेदों का ही उन्नेल है, तन्नापि अधर्ष का स्थान याज्ञिक करूप के लिये कहीं उन्न है। विच्युपुराण के अनुसार तो किसी भी याग के अनुष्ठान में चौधा ग्रास्त्रिज अधर्ववेदी ही होना चाहिये।

जो भी कुछ हो, धर्मसूत्रों के युग में अधर्ववेद के प्रति कुछ कुरिसत भावनाएँ प्रचलित हो गई थीं। इसका प्रमाण यह है कि आज भी-वर्नेल बताते हैं - वृक्षिण भारत के प्रतिष्ठित प्राह्मण चतुर्घवेद के प्रामाण्य में सन्देह रखते हैं और उसकी बास्तविकता को स्वीकार नहीं करते । छीकिक साहिश्य में भी यत्र-तत्र उपलब्ध सन्दर्भ इसी निर्णय का अनुमीदन करते हैं-सम्भवतः अधर्य के नियम्ध अन्धों में, अनुयायियों द्वारा रचित अपने वेद की हामी भरने के वश्नों की यह प्रतिक्रिया ही हो। नियम्धों में कहीं भी वेदों की गणना अधर्ववेद को छोड़कर नहीं की गई-इतना ही नहीं, अधर्ववेद को प्राधान्य भी दिया है। यज्ञविधि में उनके येद का स्थान निर्धारित न होने के कारण, ये चतर्थ ऋत्विज के अधर्ववेदी होने का आग्रह करते हैं। वैदिक करप में चौथा ऋखिज किसी वेदविशेष का न होकर समस्त वेदों का जाता होता था जो यज्ञ का निरीचक अथवा निर्देशक समझा जाता था । अधर्ववेदियों ने वही बुढिमानी से इस रिक्त स्थान का लाभ उठाया; और चूंकि चौथा ऋत्विज अरक-साम-यज्ञः से सम्बन्ध रसने वाला नहीं होना चाहिये अत एव उनका कथन है कि निश्रय वह अथर्ववेद का ही हो सकता है। वास्तव में उस चौथे आखिज का बहुत सहस्व है, उसे समग्र कर्मकाव्ड का व्यापक ज्ञान होना आवश्यक है, उसे देवताओं का मन्त्रोक्त स्वरूप तथा परे याग का रहस्य

विदित होना चाहिये। इसी कारण उसे 'ब्रह्मा' की पदवी दी जाती है। इसी गीरव को ध्यान में रखते हुए गोपधनाहाण में अधवंषेद को सवींच 'ब्रह्म' के ज्ञान का प्रतिपादक बताकर उसे 'ब्रह्मवंद' की संज्ञा दी है। उक्त संज्ञा को चिरतार्थ करने में अधवंन्संहिता में बहुधा 'मन्त्र' के अर्थ में प्रयुक्त 'ब्रह्म' इस पद ने बहुत सहयोग दिया है। अधवंवेद में इतर किसी भी वेद की अपेषा कहीं अधिक आध्यात्म-विज्ञान के होने से भी उसे 'ब्रह्मविद्या' कहळाने का अधिकार प्राप्त है। इतर वेदव्रयो से सम्बद्ध प्रन्थराशि में यह कहीं नहीं कहा गया कि चौथा खायाज अधवंवेदी ही होना चाहिये, प्रत्युत कतिपय ब्राह्मण-प्रन्थों में तो स्पष्ट कहा है कि 'ब्रह्मा' कोई भी ऐसा ब्रह्मविद्या संकता है जिसे बिज्य विधि का सर्वाङ्गण ज्ञान हो। अधवंवेद के ब्राह्मणप्रन्थों ने तो बड़े उत्साह के साथ यह भी नियम बता दिया कि राजा का कुळ-पुरोहित अधवं का ही अनुयायी होना चाहिये। माळम होता है कि वे उक्त पद पर अपना प्रकाधिकार जमाने में अन्ततः सफळ हुए; कारण, राजन्यवर्ग मान्त्रिक विद्या में निज्यात विध का सविशेष समादर करते थे।

अधवंदेव में भौगोलिक सामग्री बहुत ही कम है जिससे अधवंसहिता की रचना कहाँ हुई भी निश्चित रूप से पता नहीं चलता। अधवंदेव के मौलिक अंश में एक सुक्त ऐसा है जिसमें गान्धारी, मुजबत, महावूप, बाह्वीक तथा मग्रथ एवं अङ्गदेश का उल्लेख मिलता है, परन्तु उतना सा संकेत उक्त सुक्त के निर्माता के देश-काल के किसी निर्मान्त निर्णय करने में सहायक सिद्ध नहीं होता।

अथवंबेद में ज्योतिर्विज्ञान के सम्बन्ध में बहुत थोड़ी सामग्री हाथ हमती है — केवल उन्नोसर्वे काण्ड में राशिविज्ञान का विवरण है। इस प्रकरण में निर्दिष्ट नामावली तैलिरीय संहिता में दिये हुए नामों से बहुत ऊछ विभिन्न है। प्रतीत होता है उक्त नामावली को प्रस्तुत करनेवाला अंश कहीं प्रकीर्णंक है।

क्याकरण की दृष्टि से अथर्ववेद की भाषा निश्चय ऋग्वेद की भाषा से बाद की है, परन्तु वह बाह्मण-प्रन्थों की भाषा से अवश्य पहले की है। शक्र्य-निधि के सम्बन्ध में कहा जा सकता है कि अथर्वसंहिता में प्रवुक्त अनेक शब्द बहुधा बोळचाळ के हैं जो प्रसंगवश अन्यत्र नहीं मिळते।

<sup>#</sup> खर्चन. ५-२<sup>३</sup>

यह बहुत कुछ सम्भव है कि अधर्वसंहितः, जिसका कुछ भाग अवस्य ही अतिप्राचीन है, ऋग्वेद के सब ब्राह्मण-प्रन्थों की रचना हो जाने तक सम्पादित न हो पाई थी।

अथवंबेद में वर्णित विषय यदि कुछ अथिक स्वमता से परखे जाँय तो पता चलता है कि उसमें अधिकांश मन्त्र विधिध रोगों के उपशमन तथा उनके प्रवर्तक असुरों के विनाश के लिये प्रयोग चताते हैं। उसमें ज्वर (तक्मन्) कुछ, कामला, मृच्छां, गण्डमाल, श्वास, कफ, नेत्ररोग, गंजापन, शक्ति-चय तथा अचिभक्ष एवं वर्णों के उपचारार्थ मन्त्र मिलते हैं। सर्पदंश, अन्य विपेले कीटों के दंश तथा विषसामान्य तथा उन्माद जैसी व्याधियों की चिकिस्सा भी मन्त्रवल से उपदिष्ट है। इन मन्त्रों का प्रयोग वनस्पतियों के उपयोग के साथ हुआ करता था। अत एव यह कहा जा सकता है कि भारतीय भैषव्य-विद्या का आदिग्रन्थ अथवंबेद ही है।

कक के उपचारायें विहित मन्त्र निम्निक्षित हैं:—

येथा मनी मनस्केतैः पंटापतंत्याद्युमत् ।

प्रवा त्वं कासे प्रपंत मनुसोऽन्तं प्रवाय्य प्रम् ॥ क ॥

यथा वाणः स्वसंदितः प्रापतंत्याद्युमत् ।

प्रवा त्वं कासे प्रपंत पृथ्विष्या अन्तं संवतंम् ॥ व ॥

यथा स्वस्य र्दमर्थः प्रापतंत्त्याद्युमत् ।

प्रवा त्वं कासे प्रपंत समुद्रस्यानं विश्वरम् ॥ ग ॥

 <sup>(</sup>क) जिस तरह मन अपनी कामनाओं की ओर वेग के साथ भागता है, उसी तरह, हे कास! तू. भी मनोवेग के साथ चटपट भाग जा।
 (अवर्व. ६-९०४-९)

<sup>(</sup> स ) जिस तरह तीरण बाण बड़ी दूर तक तेज़ी से दौड़ जाता है, उसी तरह, हे कास ! तू भी पृथ्वी के विशाल आयाम तक दूर भाग जा। ( अवर्थ, ६-९०४-२ )

<sup>(</sup>ग) जिस तरह सूर्य की प्रकार किरणें दूर-दूर तक एक दम चली जाती हैं; उसी तरह, हे कास! तू भी समुद्र की लहरियों के साथ-साथ एक दम दूर भाग जा। ( अवर्व. ६-१०५-३)

अधर्यवेद में स्वाम-छता के द्वारा कुछरोग की चिकित्सा के लिये निम्नलिखित मन्त्र बताया है —

> े<u>नकं जातास्योपधे रामे कृष्णे</u> असिक्तिच । इदं रजनि रजय किलासं प<u>ल</u>ित<u>ञ</u>्च यत्॥

दानवीं, ऐन्द्रजालिकों तथा शतुओं के अभिचार के विरुद्ध अनेक शापीं की प्रक्रिया भी बताई गई है जिनमें से नीचे दिये हुए दो उद्धरण आभि-चारिकों और विपक्षियों के शमनार्थ प्रयोग में विहित हैं —

> पैरि जो वृङ्धि शपथ ह्दमुग्निरिवा दहेन् । शुन्तारुमत्रं नो जहि दिवो वृक्षमिवाशनिः ॥ यथा खर्यो नक्षत्राणामुधँस्तेजाँस्याद्दे । एवा ख्रीणार्श्व पुंसार्श्व हिप्तां वर्ष्व आ देदे ॥

जाहाणों के लाथ द्वेप करने वाले तथा उनके दित का नाश करनेवाले विद्वेपियों के प्रति शाप के अनेक विधान पाये जाते हैं। विरोधियों को दी दुई धमकी का उदाहरण है —

येनं मृतं स्नपर्यन्ति इमर्थूणि येनोन्दते । तं वे बंद्यज्य ते देवा अपां भागमंधारयन्॥

 हे बनस्पति ! तेरा प्राहुमांव रात को हुआ है, तू काली, भूरी और साँवली है, तेरा रंग बड़ा पका है, अपनी तरह मेरे सफेंद दाग को भी तू काला बना दे। (अवर्ष- १-२३-१)

 (रात्रु हारा प्रयुक्त ) ऐ तन्त्र ! तू भुक्त जा और मेरे पास से होकर दूर चला जा और तुक्षे प्रयुक्त करने वाले मेरे विपक्षी की, जैसे बिजली दुक्ष को नष्ट करती है, नष्ट श्रष्ट कर दे। (अथर्व. ६-१७-२)

 जिस तरह सूर्य उदित होते ही समस्त तारागण का तेज अपहरण कर लेता है, उसी तरह मैं मेरे शत्रुकों का-चाहे स्नी हो या पुरुष-तेज नष्ट कर दूं। (अपर्थ. ৬-१३-१)

४. बिप्र पुरोहित को सताने वाले! तेरे िक ये देवताओं ने उसी जल का अंश निर्धारित किया है जिससे मृतक को स्नान कराते और अपनी दादी को भिगोते हैं। (अर्थ्व १-१९-१४) नारी जाति के उपयोगार्थ अनेक तन्त्रों का उपदेश है जिनके द्वारा कई शक्तिशालिनी ओषधियों के वह वे अपने अभीष्मित कामुक को वशीभृत कर सकती हैं। उन्में कई तन्त्र तो ऐसे हैं जिनसे सपबीमर्दन किया जा सकता है। वशीकरण तन्त्र को बताने वाले ये हो मन्त्र हैं —

> येथेमे द्यावांष्टिवी सुद्यः पुर्व्येति सूर्यः । पुवा पर्वेमि ते मनो यथा मां कामिन्यसो । यथा मन्नापंगा असीः ॥ (क)

आधीर्यणी कामेशस्यामिषुं संकृत्यकुरुमलाम् । तां सुसंकतां कृत्वा कामों विश्यतु त्वा हुदि ॥ ( ख )

अधर्ववेद में कई आम्युद्विक मन्त्र भी हैं जिनके द्वारा दीर्धायु तथा स्वास्थ्य-छाभ प्राप्त हो सकता है। ऐसे भी कश्य हैं जिनसे मानव अजर अमर हो सकता है —

> विदि क्षितायुर्विदि वा परेताः विदि मृत्योरेन्तिकं नीत एव । तमा हरामि निक्षतेष्ठपस्था – दस्पोर्शमेनं शतशोरदाय ॥

 <sup>(</sup>क) जिस तरह सूर्य प्रतिदिन व्योम एवं पृथिषों को चारों स्रोर से घेर लेता है, उसी तरह मैं भी तेरे मन को घेर लूं; स्रौर तु सुक्त कामिनी पर सर्वया प्रेम करता रहे, खौर सुक्त से कभी मन न मोद सके। ( अवर्ष. ६-८-३ )

<sup>(</sup>स) कामुकता के पुंच से युच्ड और प्रेमाङ्करों के शस्य से प्रोत कामदेव का सङ्कल्पात्मक बाण है, उसी बाण से बह, सही निशाना तान कर, तैरे हृदय को भली माँति बिद करें। (अथर्व. १-२४-२)

२. यदि उसकी आयु क्षीण हो चुको हो अपना वह महाप्रयाण भी कर चुका हो और यम के निकट पहुँच भी गया हो, तब भी मैं उसे प्रतय के मुंख से निकाल कार्केगा और उसे सौ वर्ष के लिये सुरक्षित कर दूंगा। (अपर्व. ३-११-२)

ैउरक्षामार्तः पुरुष् मार्थः परथा मृत्योः पड्वीशमवमुखमानः । मा चित्रस्था अस्माद्कोका-दुग्नेः सूर्यस्य सुन्दर्शः॥

इनके अतिरिक्त ऐसे सूक्त भी हैं जिनमें अनिष्टवारण के लिये तथा गृह-केदार अथवा पशुधन की सुरक्षा के लिये प्रयोग उपदिष्ट हैं। अपने व्यवसाय में बृद्धि, और यहाँ तक कि धूत-फ्रीडा में विजय-प्राप्ति के लिये भी मन्त्र चताये हैं। निझलिखित दो मन्त्र ऐसे हैं जो धूत में भाग्यवत्ता को प्राप्त करानेवाले माने जाते हैं —

> ैंथर्था बृक्षमुशनिर्विदयाद्वा दृश्यंप्रति । प्रवादम्य किंत्रवानुक्षेत्रेष्यासमम्भति' ॥ क ॥ अञ्चार्रकर्णवर्ती द्वर्षं दृत्त गां श्रीरिणीमिव । सं मां कृतस्य धार्यमा धनुः स्नाजेव नद्यत ॥ स ॥

कई स्क ऐसे भी हैं जिनमें सौहार्य की वृद्धि, भय, कल्ह अथवा वैमनस्य के शमन के हेतु अथवा राजसभा में गीरव को प्राप्त करने के लिये विहित

ए पुरुष ! उठ, और मौत की मेडियों को काट कर यहाँ से चल दे ।
 अभी इस पार्थिव जीवन से त. विलग न हो और न त. अपि या सूर्य के चक्क से दूर हो ।

२. (क) जिस तरह बिजली हर समय पृक्ष पर दृट पड्ती है, उसी तरह मैं भी ब्राज अपने साथी खिलाड़ियों पर हर दाव बेचूक टूट पडूं। ( ब्रायर्व. ७-५०-१ )

<sup>(</sup>ख) ए पासे! अस तरह दुधारू गौ प्रचुर दूध देती है उसी तरह तू. मुझे बैसे ही लगातार लाभ ही लाभ दे जैसे धनुष के साथ प्रत्यथा एक स्रिटे से दूसरे सिरे तक बंधी रहती है। (खबर्ब. ७-५०-९)

प्रयोग दिये हुए हैं। यह एक मन्त्र है जो सभा\* में विजय-प्राप्ति को देनेवाला कहा गया है -

> विश्व ते सभे नाम नरिष्टा नाम वा असि। ये ते के चं समासद-स्ते में सन्तु सर्वाचसः॥

कतिपय सुक्तों में पापमोचन के लिये विहित प्रायक्षिकों का विवरण मिलता है। यज्ञ-पागादि अनुष्ठान में ब्रुटियों तथा परिवेत्ता के महादोप की शान्ति के िंदे प्रायक्षित्तों का विधान भी दिया है। दुःस्वप्न तथा जसङ्ग्छ पश्चियों के दर्शन से जनित अपदाक्रमों के वारणार्थ अनेक सन्त्र हैं -

> यदि जामुद् यदि स्वपन्नेन पनस्योऽकरम्। भृतं मा तस्माद् भव्येश्च द्रुपदादिव मुश्चताम् ॥

पापमोचन के लिये विदित स्तोत्र का अन्तिम पद्य है --वित्रा सुद्वार्दः सुकृतो मदेन्ति विद्वाय रोगं तन्वं रः स्वायाः । अश्लोणा अहैरईताः स्वर्गे तत्रं पश्येम पितरौ च पुत्रान् ॥

• आ नेक्बोनल समा-स्वक 'नरिष्टा' पद का अनुवाद 'Frolio' करते हुए समा = 'सामाजिक मनोरक्षन का स्थान -विशेषकर, ब्हागृह' कहते हैं। पू. १९९ टि. १।

9. बरी सभे । तेरा नाम इसने खूब सुना है, 'ब्रामीद' यह तेरा नाम सर्वधा चरितार्थ है। जो भी कोई वहाँ सम्मिलित हुआ हो या उपस्थित हो यह प्रपने-प्रपने भाषण में सदा सुकसे सहमत रहे। ( प्रवर्व. ७-१२-१ )

 जागते या सोते, जो भी कुछ मैंने पापाचरण किया हो, अथवा पाप की श्रीर प्रवृत्ति रसी हो उन सब, भूत या भविष्यत्, क्यों से मुले मुक्त कर दे, जिस तरह लकड़ी के सम्भे से बंधा हुआ प्राणी धोड़ दिया जाता है।

( ध्ययर्व. ६-११४-२ )

 जहाँ हमारे मुक्कती मित्र आमोद-प्रमोद कर रहे हैं, जहाँ वे समस्त रोगों से मुक्त हो चुके हैं, जहाँ अब न वे किसी तरह अज्ञ-विकल हैं और न हरूप, उसी स्थान पर हम अपने पितरों और पुत्रों की देखें।

( ग्रथर्व. ६-१२०-३ )

अथर्ववेद में कुड़ और सुक्त हैं जो राजा के जुनाव के समय राज्यश्री की प्राप्ति के लिये समुख्यक, अथवा नष्ट राज्य के पुनर्लाभ की आकाङ्का करनेवाले, लक्ष्मी के अभिलापुक, सङ्काम में विजय की लालसा रखने वाले राज्यस्यवर्ग की मनोरथ-सिद्धि के लिये बताये हैं। शत्रु को सन्त्रस्त करने के हेतु निम्नलिखित मन्त्र का प्रयोग कहा है —

ै' उत्तिष्ठतः सन्नेद्यध्यमुद्यांराः <u>केतु</u>भिः <u>स</u>द्य । सर्पो इतेरजना रक्षांस्यमित्रानते धावत*ः* ॥

विपक्त सेना को सन्त्रस्त करने के छिये नीचे दिये हुए मन्त्र का प्रयोग दुन्दुभि बजाकर करना चाहिये —

ैं यथां द्येनात् पंतुत्रिणः संयिजन्ते अदंदियि सिंहस्यं स्तनथोर्यथां । एवा स्वं दुंन्दुमेऽमित्रांनुभि केन्द्र प्रत्रांस्याथों चित्तानि मोहय ।॥

विश्वीरपणि के कम वर्णन करने वाले तथा झड़ाविद्या का प्रतिपादन करने वाले स्क भी अधर्ववेद में अनेक हैं, इनमें से प्रधिवी-स्क बहुत ही सुन्दर है। इसमें ६६ मन्त्र हैं। इस स्क की सुन्दरता के निदर्शन के लिये कतिपय मन्त्र यहाँ उद्ध्त हैं —

> ै यस्यां गार्थस्ति चत्यंन्ति भूम्यां मर्त्यां व्येऽलवाः । युष्यन्ते यस्यामा<u>कन्दो यस्यां वर्दति दुन्दु</u>भिः । सा नो भूमिः प्र णुंदतां सुपन्नां – नसपुत्रं मां पृ<u>ष</u>्यिवी क्रेणोतु ॥ ( क )

ए भूतों ! उठो और अपने आयुप उठाओं अपने साथ धूमकेतु जैसी ली को ले कर दीकों ए पाताल लोक के वासी नागो और निशावरों ! तुम भी कपटो और मेरे विपक्षी का पीछा करों । (अवर्व ११-१०-१)

२. बाज़ को देख कर जिस तरह और परिन्दे कॉप उठते हैं, दिन और रात जिस तरह पशु सिंह की गर्जना से कॉपते रहते हैं, उसी तरह, ए दुन्दुभि! हमारी विपक्षसेना पर तू गाज उठ और उसे भय से आकान्त कर दूर भगा दे और उसके दिल को दहला दे। ( अपने १, २९०६)

 <sup>(</sup>क) जिस भूमि पर बड़े फड़हास के साथ मानव गाते और नाचते

निधि विश्वंती बहुधा गुहा वसु
मणि हिरेण्यं पृथिवी दंदातु मे ।
वस्नि नो वसुदा रासमाना
देवी दंधातु सुमनुस्यमाना' ॥ स्न ॥

अथवेद के तेरहवें काण्ड में चार ऐसे स्क हैं जिनमें रोहित को विश्व का उत्पादक बताया है। इस सन्दर्भ में 'रोहित' पद से उदीयमान ताम्रवणं के स्वां की विवक्ष है। अथवेद के स्वारहवें काण्ड के पक्षम स्का में स्वं को महाचारी के रूप में विश्वसर्जन के आदितश्व का प्रतीक माना है। बारहवें काण्ड के बीधे स्क में स्वं को प्राणस्वरूप तथा नवें काण्ड के द्वितीय स्क में कामस्वरूप कहा है। अन्वत्र' स्वं को काल कहकर सम्बोधित किया है। इन सब सम्बोधनों में विश्व की आखशक्तियों की ओर सक्कत है। स्वारहवें काण्ड के ससम स्क में 'उण्डिष्ट' अर्थात् बज्जोप माम को भी परमासमा का रूप दिया है। अथवेद का वह भाग वस्तुतः माझण साहित्य के ही सबंधा अनुरूप है, अन्तर केवल इतना ही है कि इन स्कों की रचना पद्य में की है।

अथवेदि के इस सिक्किस विषरण को समाप्त करने से पूर्व वरुणसूक्त का उन्नेख करना आवश्यक है। इस सुक्त के भन्तिम दो मन्त्र साधारण आर्थवण मन्त्रों की भाँति तन्त्रात्मक हैं और उनमें वरुणपाद्य द्वारा शत्रु को आवज् करने के ही प्रयोग हैं। परन्तु शेप मन्त्रों में परमेश्वर की सर्वोध्मकता का ऐसा भव्य

> और दाइण रणभूमि में शूरता के साथ युद्ध करते हैं और जहाँ दुन्दुभि बजती रहती है, बही १०वी हमारे शत्रुदल को अस्तन्यस्त कर दे और हमें सर्वत्र निस्तपन्न बना दे। (अयर्व. १२-१-४१) (स) पृथ्वी माता एकान्त उहरों में निहित अपनी निधि प्रदान कर मुझे सम्पन्न बना दे, पृथ्वी मुझे सम्यत्ति दे, सुवर्ण एवं रहा दे; मुझे उदारता पूर्वक विविध धनधान्य से परिपूर्ण बना कर, वह परम दयालु देवी मुझे

> > ( खयर्व, १२-१-४४ )

विपुल वस्तु से समृद्ध कर दे।

१. अधर्व. — काण्ड ५१, सूक्त ५४ ।

२. अधर्थः — काण्ड ४, सूक्त १६ ।

वर्णन है जैसा वैदिक साहित्य में अन्यत्र उपलब्ध नहीं होता। इन मन्त्रों में ये निखाङ्कित तीन उद्धरण सम्भवतः सर्वोत्कृष्ट प्रतीत होते हैं—

े बुतेयं भूमिर्घर्रणस्य राष्ठं बुतासी चौष्टेंहती दूरेअंन्ता । बुतो संमुद्री वर्रणस्य कुक्षी बुतास्मिन्नक्यं उद्गके निळीनः ॥ क ॥ बुत यो चामेतिस्परीत्परस्ताः ब स मुच्याते वर्रणस्य राष्ठः । दिव स्पद्यः म चरन्नीदमस्य सहस्राक्षा अति पश्यन्ति भूमिम् ॥ स्व ॥ सर्वे तद्गाजा वर्रणो वि चेष्टे

यवंग्तरा रोदंनी यत्परस्तात्।

सङ्ख्यांता अस्य निमिन्ते जनाना-मुक्षानिय स्वमी नि मिनोनि तानि ॥ ग ॥

 <sup>(</sup>क) यह समस्त भ्वलय वहण राजा का साम्राज्य है, उसका अधिकार दूर तक प्रस्त गगन मण्डल तक है। वहण की कुश्चियों ये दो समुद्र है, तब भी वह इस जल विन्दु में समाया हुआ है। (अधर्व. ४-१६-३) (अ) बाहे कोई व्योगमण्डल का भेदन कर भाग ही जाय तो भी वह महाराज वहण की निगाह से बच नहीं सकता। उसके चर वहाँ भी हैं जो आकाश से उतरते हुए, अपने सहस्र नयनों हारा सकल पृथ्वी लोक का पर्यवेशण करते रहते हैं। (अधर्व. ४-१६-४)
 (ग) शावा-पृथिवी के अन्तराल में स्थित समस्त भूतजात को राजा वहण देखता रहता है; उसकी दृष्टि उससे भी परे दौड़ती है। मानव के प्रत्येक निगेष को वह गिनता रहता है और जुआरी जिस तरह अपने पासे रखता है उसी तरह वह अपनी प्रत्येक नीति को निर्धारित करता रहता है। (अधर्व. ४-१६-४)

### अध्याय ८

#### ब्राह्मण

( \$0 TO COO-400 )

वैदिक संहिताओं के बुग के पक्षात ऐसा एक बुग आया जिसमें विवक्तल निव प्रकार के साहित्य की रचना हुई। इस द्वितीय बुग में अनेक धार्मिक प्रन्य रचे गये, जो बाह्मण नाम से क्यात हैं। इन प्रन्थों की एक विशेषता यह है कि उनकी रचना गद्य में हुई और उनका प्रतिपाध विषय पश्चिय प्रयोग-विधान है। इन प्रन्थों का मुख्य उद्देश्य यागादि अनुष्ठानों से परिधित जन-समूह को प्रयोग के धार्मिक महत्त्व को समझाने का धा। इनमें दिया हुआ वर्णन सर्वतः परिवृण्ण नहीं है, यहुत कुछ अंदा छोड़ दिया गया है या संचेप में कहा गया है। जो भी मुख्यतः ये प्रयोगों के विधायक प्रम्थ हैं, तथापि इनका छक्य यहाँ की प्रक्रिया से अपरिचित व्यक्तियों को अनुष्ठान का पूरा स्वरूप समझाने का नहीं है।

माह्मण प्रन्थों में प्रतिपादित विषय तीन बर्गों में विभाजित किया जा सकता है:— एक, विधि-भाग — जो यज्ञ करने के प्रयोगसम्बन्धी नियमों को बताता है; इसरा, अर्थवाद — जिसमें उपाच्यान तथा प्रशंसात्मक कथाओं के द्वारा प्रयोग का स्वा त्रहस्य समझाया है; और तीसरा, उपनिषद् — जिसमें आज्यास्मिक तथा अन्य दार्शनिक विचारों का समायेश है। यहुत कुछ अंश इस साहित्य का छुप्त हो गया है, तथापि जो छुछ उपछम्ध है वह भी यहुत विस्तृत साहित्य है। हमें निवन्ध-प्रम्थों में अनेक अनुपछम्ध है वह भी यहुत विस्तृत साहित्य है। हमें निवन्ध-प्रम्थों में अनेक अनुपछम्ध बाह्मण प्रम्थों की अपेशा और भी अधिक प्रम्थ थे जो आज छुप्त हैं।ये प्रम्थ उस युन की भावनाओं को प्रतिविध्यत करते हैं जिसमें जनता का सम्पूर्ण थीदिक व्यापार यज्ञ-यागादि पर केन्द्रित था। अनुष्ठानों का सविस्तर वर्णन, उनकी महत्ता का विवेचन, तथा उनकी उत्यक्ति और फछ के सम्बन्ध में विचार करना ही उस समय के विद्वानों का छच्च रहा। यह मानना युक्तियुक्त है कि ऐसा युग, जिसमें और किसी प्रकार के साहित्य की रचना न हुई, अवस्य ही चिरकाछ तक चळता रहा होगा; कारण, यद्यपि बाह्मण-प्रम्थ

स्वरूपतः वहत कुछ एक जैसे हैं तथापि उनके रचना-काल में भेद स्पष्ट लचित होता है। यज्ञवेंद के गद्य भाग के पश्चात पश्चविंदा और तैतिरीय बाह्मण पेसे प्रन्थ हैं जो उनकी शब्दावली तथा वाक्य-रचना के आधार पर ब्राह्मण-प्रन्थों में सबसे पुरातन कहे जा सकते हैं। यह ऊह इससे और अधिक प्रमाणित होता है कि तैचिरीय बाह्मण का पाठ सस्वर मिळता है और कहा जाता है कि पञ्चविंच का पाठ भी स्वराक्षित ही था। उसके पश्चात रचित बाह्यणों के वर्ग में जैमिनीय, कौषीतिक और ऐतरेय बाह्यण हैं। उस वर्ग में वैमिनीय सबसे प्राना है और तीसरा कम से कम भाषा के आधार पर तो उनमें सबसे परवर्ती कहा ही जा सकता है । शतपथत्राह्मण इनसे भी बाद की रचना है: कारण, इसका प्रतिपाश विषय यहतं प्रगतिशील है और ऐतरेय बाह्मण की अपेचा इसमें कियापदों के लकारों का प्रयोग बहुत कुछ अवांचीन प्रतीत होता है; उसकी शैली भी पूर्वोक्त बाह्मण-प्रन्थों की तुलना में निवय ही अधिक परिमार्जित एवं विकसित है। यद्यपि इसका पाठ भी स्वरों से अक्रित है तथापि कहना होगा कि इसकी स्वर-प्रक्रिया वैदिक प्रक्रिया से बिक्कुल भिन्न है। अधवेवेद का गोपधनाद्मण तथा सामवेद से सम्बन्ध रखनेवाले कुछ छोटे-छोटे बाह्मण सबसे परवर्ती हैं।

### ब्राह्मणों की भाषा

ब्राह्मण-प्रन्थों में राष्ट्रस्य बर्ध्वेद की अपेचा यहुत ही सीमित हैं। ठेट् लकार का प्रयोग इनमें भी पाया जाता है और तुमुखन्त के कई प्राचीनरूप भी दीख पक्ते हैं। जहाँ तक वावय-विन्यास का सम्बन्ध है ये प्रन्थ भारतीय प्राचीन शैली का प्रतिनिधित्व अप्येद की अपेचा भी कहीं अधिक अच्छा करते हैं। कारण, ऋग्वेद की रचना छुन्दों के नियमों से नियन्त्रित होने के कारण उस स्वच्छुन्दता को न अपना सकी जिसे बाह्मण ग्रन्थों को प्रयोग में लाने के लिये पर्याप्त स्वतन्त्रता मिली। प्राह्मण-प्रन्थों में भी कुछ गाथाएँ अवश्य हैं जो गद्यभाग से भिन्न प्रकार की हैं। इन गाथाओं की भाषा में अपनी निजी विशेषता है और वे कहीं अधिक आर्थ प्रतीत होती हैं। गाथाओं से मिलती-जुलती एक उन्नेखनीय पचवच्च रचना भी इस युग की मिलती है। वह है सुपर्णाप्याय, जो वैदिक रचनाओं के युग के बीत जाने पर वैदिक स्कों की शेली में नृतन रचना करने का प्रयास है। इसमें कई वैदिक प्रयोग मिलते हैं और इसका पाठ भी सस्वर है। परन्तु इसका असली स्वरूप न केवल अनेक अर्वाचीन प्रयोगों से ही,

परन्तु वैदिक शैली के असफल अनुकरण के कारण उपस्थित अनेक भयहर बुटियों से भी प्रकट हो जाता है।

### आरण्यक

द्वितीय युग के विकास का एक और सोपान है—आरण्यक साहित्य।
'ये रचनाएँ परवर्ती युग की हैं'—यह बात उनके दार्शनिक स्वरूप तथा
प्राह्मण-प्रन्थों के अन्तिम भाग होने के कारण प्रमाणित होती है। ये प्रन्थ
सामान्यतः उन धार्मिक व्यक्तियों के लिये हैं जो यञ्चयागादि से विरत हो
अरण्य में अपना काल-चेप करते हैं। आचार्य ओल्डेनवर्ग का मत है कि
आरण्यक प्रन्थ ये हैं जिनका प्रतिपाद्य स्पन्न अध्यात्मवाद होने के कारण
ये गुरु द्वारा पन के एकान्त वातावरण में ही अधिकारी विष्य को दिये जा
सकते थे। नगर का बातावरण आरण्यकों में प्रतिपादित गृह विद्या की प्राप्ति
के लिये योग्य समझा नहीं जाता था।

आरुवाकों का प्रतिपाध तथा धौली उपनिपदों की रचना के सन्धिकाल को प्रकट करती हैं। बास्तव में उपनिषद् आरण्यकों का ही भाग है। अधिकतर यह तो अग्तिम अध्याय है। 'उप + नि + पद' शब्द का शाब्दिक अर्थ 'निकट बैटना' होता है जिसका ताश्वयं निःसन्देह गुप्त सत्र से है। क्रमशः यह बारद 'गृह्य सिद्धान्त या आल्यास्मिक रहस्य' इस अर्थ की प्रकट करने लगा। सम्भवतः ये प्रन्य समावतंन के पश्चात् कुछ जुने हुए शिव्यों को ही पढ़ावें जाते थे । ये ऐसे प्रवचन होते थे जिनमें अधिक संख्या का प्रवेश मना था। उपनिषदों में जगत् की सृष्टि तथा अन्य भौतिक पदार्थों के स्वरूप पर, एवं ईश्वर-तत्त्वपरक सुत्रम दार्शनिक विचारों का प्रतिपादन है। अत एव ये प्रन्थ जासूग साहित्य के विकास की अन्तिम दशा के स्रोतक हैं। उपनिषदों का समिवेश प्रायः ब्राह्मणों के अन्तिम भाग में पाया जाता है अतः उन्हें बेदान्त भी कहते हैं। 'बेदान्त' यह पद बेद के चरम छच्य की ओर सहेत करता है। श्रुति अर्थात् स्वयं आविर्भृत प्रन्थ-राश्चि के अस्तर्गत उपनिषदों का भी स्थान है, परन्तु सुत्रों की गणना स्मृति में ही की जाती है। प्राचीन उपनिपरों का प्रतिपाद तस्वतः एक ही है — 'आस्मा अथवा ब्रह्म के स्वरूप का विवेचन'। इस परम रहस्य का विवरण भिन्न-भिन्न प्रकार से बेद की अनेक शालाओं में पाया जाता है, और वास्तव में उपनिषद् इन्हीं

वैदिक शाखाओं के सिद्धान्त-प्रन्थ हैं; ठीक उसी तरह, जिस तरह माझण प्रन्थ उन-उन शाखाओं के प्रयोगपरक प्रन्थ कहे जा सकते हैं।

आरण्यक और उपनिषद् भाषा-विकास के उस स्तर को प्रकट करते हैं जो छगभग छीकिक संस्कृत से बहुत कुछ निकट हैं। प्राचीन उपनिषद् भाषा की दृष्टि से ब्राह्मण-युग एवं सूत्र-युग के मध्यस्थ हैं।

# ऋग्वेद से सम्बद्ध ब्राह्मण

शान्वेद से सम्बद्ध दो बाह्मण-प्रनथ मिलते है जिनमें ऐतरेय बाह्मण अधिक महत्त्व का है। इस प्रम्थ की उपलब्ध प्रति में ४० अध्याव हैं जो पाँच-पाँच परिच्छेदों की आठ पश्चिकाओं में विभक्त हैं। इस प्रम्थ के अन्तिम दंस अध्याय याद की योजना है - यह अन्तःसाच्य से ही प्रमाणित हो जाता है। इसका एक और प्रमाण यह भी है कि ऐतरेय से वहत निकट सम्बन्ध रखनेवाले बाङ्कायन बाह्मण में ऐतरेय के अन्तिम अध्यायों में वर्णित विषय उपलब्ध नहीं होता जो केवल शाङ्घायन सुन्न में ही पाया जाता है। पेतरेय बाह्मण के पिछुके तीन अध्याय पहिले पाँच अध्यायों की अपेशा बाद की रचना प्रतीत होती हैं; कारण, इनमें किट ककार का प्रयोग परोचार्थ की सीमित परिधि में किया जाता है, जब कि पहिले पाँच अध्यायों में छिट का प्रयोग प्राचीन बाह्मण-प्रन्थों की भाति वर्तमानकाछिक अपरोच अर्थ में भी मिलता है। पेतरेय बाह्मण का मुख्य भाग सोमयाग से सम्बन्ध रखता है। सबसे पहिले, इसमें अग्निष्टोम का विधान है जो एक दिन का प्रयोग होता है। उसके बाद 'गवामयन' का विवरण है जो ३६० दिन का प्रयोग है। उसके बाद द्वादशाह का वर्णन मिलता है। अगले भाग का विषय अग्निहोन्न है। साथ ही साथ तत्सन्यन्थी अन्य पुरक विषयों का भी विवेचन है। अन्तिम भाग में राज्याभिषेक तथा कुलपुरोहित पद का विवरण है जो इस भाग के परवर्ती होने का छत्तण हैं।

ऋरवेद से सम्बद्ध तूसरा ब्राह्मण कीषीतिक अथवा बाङ्कायन है। इसमें ३० अथ्याय हैं। इसका प्रतिपाद्य विषय लगभग ऐतरेय के मीलिक अंश जैसा ही है; परन्तु विषय का वर्णन कुछ अधिक सविस्तर है। प्रथम अप्याय में अग्नि के आधान-सम्बन्धी नियम हैं। साथ ही साथ प्रातः-साथं सवनविधि देकर अग्निहोत्र का प्रयोग बताया है, तथ्यक्षात् द्वांपूर्णमास और चातुर्मास्य इष्टियों का विवरण है। इस प्रमथ में भी स्रोमयाग ही प्रधान विषय है। कौषीतिक ब्राह्मण में प्रयोग-विधि का निश्चित स्वरूप तथा क्रमयद्ध विवरण प्रकट करता है कि इसकी रचना ऐतरेय ब्राह्मण के पहले पाँच अध्यायों के पश्चात् हुई होती। परग्तु यह निर्णय उभय प्रम्थों के भाषा-सम्बन्धी तुलना- स्मक अध्ययन से सर्वथा प्रमाणित नहीं होता। कौषीतिक ब्राह्मण के एक अंश में 'ईशान' और 'महादेव पर्ने का प्रयोग पाया जाता है। सन्दर्भ के आधार पर ये शब्द वहाँ 'उत्तम' के वाचक हैं जिनका प्रयोग परवर्ती साहत्य में शिव के लिये ही हुआ है। इस आधार पर आचार्य वेवर का तर्क है कि कौषीतिक ब्राह्मण उस युग की रचना है जिसमें ग्रह्म यहुवेंद संहिता के अन्तिम अध्याय, अध्यवेंद तथा शतपथ ब्राह्मण के वे भाग जिनमें शिव के अर्थ में 'ईशान' और 'महादेव' पर्दों का प्रयोग मिलता है, रचे गये थे।

इन मासण प्रन्यों में भौगोलिक विषय बहुत ही स्वक्र है। ऐतरेय मासण में जिन भारतीय जातियों का उक्केल है, उनके आधार पर यह अनुमान किया जा सकता है कि यह प्रन्थ इर-पाझाल में रचा गया था। इर-पाझाल वहीं प्रदेश है जहाँ वैदिक कर्मकान्ड ने प्रगति पाई और जहाँ खायेद के सुक सम्भवतः वर्तमान संहिता के रूप में सङ्कालित किये गये थे। कौपीतिक मासण के अध्ययन से पता चलता है कि संस्कृतभाषा का अध्ययन विदोषता उत्तर भारत में अधिक प्रचलित था और वहाँ से पड़कर आये हुए विद्यार्थी मापा-सम्बन्धी प्रश्नों पर प्रमाण माने जाते थे।

इन ब्राह्मणों प्रन्थों में प्रतिपादित अनेक कथाएँ और उपाध्यान विशेषकर रोचक हैं। सबसे लम्बी और उल्लेखनीय कथा ऐतरेय ब्राह्मण में शुनरकोप (कुत्ते की पूँछ) की कहानी है। सप्तम अध्याय के नृतीय अंदा में यह आक्यान निम्नलिखित रूप में दिया हुआ है:—

"महाराज हरिक्षण्य के कोई पुत्र नथा। उन्होंने जत किया 'यदि मेरे पुत्र हो तो मैं उसे वरुणदेव को अर्पण कर हैंगा'। परन्तु अब उनके पुत्र, राजकुमार रोहित का जम्म हुआ तो वह अपने वत को पूरा करने की अवधि आगे बढ़ाते ही रहे। आखिरकार जब राजकुमार बढ़े हो गये तब वरुणदेव के आग्रह करने पर महाराज ने विख्-समर्पण करने की तैयारियाँ शुरू की, परन्तु रोहित जंगल में भाग निकले और छः वर्ष तक इघर-उघर घूमते रहे। इस बीच उनके पिता, वरुण के अभिशाप से, अपस्मार के कारण पीदित रहे। आखिर महाराज को एक ऐसा दरिद्र बाढ़ण मिला जो राजकुमार के वदले अपने पुत्र शुनः-शेप को सी गाय लेकर बलिदान के लिये अर्पण करने को तैयार हो गया। इस मस्ताब को बरुण ने भी यह कहरूर स्वीकार कर छिया कि 'ब्राह्मण तो भर्छों इश्रिय की अपेका कहीं अच्छा है।' तदनन्तर श्रुनःशेप यूप से बाँध दिया गया। उसका जब बिक होने ही जा रहा था उस समय उसने क्रमशः निरन्तर विविध देवताओं की स्तुति प्रारम्भ की। अंबों-स्वीं वह एक के बाद एक रुकोक देवता की स्तुति में कहने छगा स्वों-स्वीं वहण-पाश हूट-हूट कर गिरने छगा और महाराज हरिश्चन्द्र का शोध भी घटने छगा। अन्ततः श्रुनःशेप पाशमुक्त हो गया और महाराज सी पुनः स्वस्थ हो गये।"

. ऐतरेय ब्राह्मण की गश-शैली अपरिमार्जित, अस्पष्ट तथा बीच-बीच में टूटने वाली है, और कहीं-कहीं तो वाक्य-रचना अपूर्ण सी पाई जाती है।

शुनाकीप के आक्यान में अन्तर्निविष्ट पत्तों में से कुछ पृथा यहाँ उद्धत किये जाते हैं जो माह्मण प्रन्थों में उपलब्ध गाथाओं के स्वरूप का निद्दान करते हैं। ये पद्म देविंग नारत द्वारा महाराज हरिश्चन्द्र को पुत्र-सिहमा के सम्बन्ध में सम्बोधित हैं:—

' 'कुणमस्मिन् सद्ययत्यमृत्यत्वं च गच्छति । पिता पुत्रस्य जातस्य पश्येष्येजीवतो सुखम् ॥ (क) यावस्तः पृथिव्यां भोगा यावस्तो जातवेद्सि । यावस्तोऽप्तु प्राणिनं भूयान् पुत्रे पितुस्ततः' ॥ (ख) शश्यत्पुत्रेण पितरोऽत्यायन् चहुलं तमः । आत्मा हि जह आत्मनः स इरावत्यतितारिणी ॥ (ग) अत्रं हि प्राणाः शरणं ह बास्तो, रूपं हिरण्यं पश्यो विवाहाः । सखा ह जाया कृपणं ह दुहिता, ज्योतिई पुत्रः परमे व्योमन् ॥ (घ)

( ख ) यावन्मात्र भोग, जो पृथ्वी-तत्त्व, श्रामिन श्रीर जल-तत्त्व से उपलभ्य . हैं उन सबके पुत्रवान पिता पाता है ।

(ग) पुत्र के द्वारा पिता अस्यन्त निबिड् एवं निरन्तर नारकीय तम से

बच जाता है, पुत्र खात्मज है और वह उसे पार लगाता है।
( ष ) इस लोक में खन ही प्राण हैं, वस्त्र ही परिरक्षा है, सुवर्ण ही रूप
है, पशु प्राप्ति का साधन विवाह है; पत्नी ही मित्र है, दुहिता ही दिस्ता
है और पुत्र ही खाकाश की ज्योति है।
( पश्चिका ७-१३-४-६, ८ )

१० (क) पिता पुत्र के द्वारा अपने पितृ-ऋण से मुक्त होता है। जब वह जीवित अवस्था में समुत्पन्न पुत्र का मुखाबळोकन करता है तो वह अम्हतत्व को प्राप्त कराने वाळी गति के योग्य बन जाता है।

ऐतरेय प्राह्मण से सम्बद्ध ऐतरेय आरण्यक है जिसमें १८ अध्याय हैं जो ५ मण्डलों में बरावर विभाजित हैं। पिछले दो मण्डल सुत्रशैली में नियद्ध हैं जो वस्तुतः सुत्र-साहित्य के अन्तर्गत ही मानने बोम्य हैं। प्रथम तीन मण्डलों में चार भाग स्पष्टतः प्रतीत होते हैं। प्रथम मण्डल में केवल प्रयोग-विधि को में चार भाग स्पष्टतः प्रतीत होते हैं। प्रथम मण्डल में केवल प्रयोग-विधि को हिं संस्कर सोमयाग में विनियुक्त विधिध-मन्त्रों का सङ्घह है। दूसरे मण्डल के तीन अध्यायों में तो केवल दार्शनिक वियेचन है — प्राण एवं पुरुष के नाम से विश्वास्मा के सम्बन्ध्य में विधिध मत्त्रों का प्रतिपादन है। इन अध्यायों का प्रतिपाद उपनिषदों से बहुत कुछ मिलता है। इस आरण्यक में प्रतिपादित कुछ-कुछ महस्व के विचार तो बहुधा शब्दशः कीपीतिक उपनिषद् में उथीं के लों वेहराये गये हैं।

द्वितीय मण्डलके चार प्रपाटक बस्तुतः तीसरा भाग कहाजा सकता है, जो ऐतरेय उपनिषद् के नाम से प्रसिद्ध है। अन्तिम भाग है तीसरा मण्डल, जिसमें येद-पाट की 'संहिता, पद और कम' ऐसी मुख्य तीन पद्धतियों का और वर्णमाला के विभिन्न अचरों का रहस्यवादी रूपकमय अर्थ प्रतिपादित है।

कौषीतिक माझण से सम्बद्ध कौषीतिक आरण्यक है। उसमें १५ अध्याय हैं। पहिले हो अध्याय ऐतरेय आरण्यक के प्रथम एवं पञ्चम मण्डल के समा-नान्तर हैं। इसी तरह सातवों और आठवों अध्याय ऐतरेय आरण्यक के तृतीय मण्डल के समानान्तर हैं, और शेष, बीच के चार अध्याय ( २-६ ), कीषीतिक उपनिषद् से लिये हुए हैं। कौषीतिक उपनिषद् बहुत लम्बा परन्तु बहुत रोचक प्रम्य है। ऐसा लगता है यह कौषीतिक आरण्यक के समाप्त हो जाने पर एक स्वतन्त्र रचना के रूप में बोद दिया हो; कारण, हस्तलिसित प्रतियों में यह उपनिषद् आरण्यक के साथ ही लिखा हुआ सर्वत्र पावा महीं जाता।

# सामवेद के ब्राह्मण

सामवेद की दो स्वतन्त्र बाखाओं से सम्बन्ध रखने वाले बाह्मण सुरिचत हैं — एक है ताण्डियों का, और दूसरा तवलकार अथवा जैमिनियों का। इनके अतिरिक्त अनेक प्रन्थ ऐसे हैं जो प्रयोगपरक प्रन्थ कहलाते हैं। परन्तु वास्तव में उपयुक्त ये तीन प्रन्थ ही बाह्मण कहे जाने योग्य हैं। तवलकार बाह्मण का अधिकतर भाग अभी भी अप्रकाशित ही है। सम्भवतः इस प्रन्थ में भ अध्याय हैं। इसके पहले तीन अप्रकाशित अध्याय यशिय विधि के विविध

अंदों का मुख्यतः प्रतिपादन करते हैं। चौथे अध्याय की संज्ञा उपनिषद् ब्राह्मण है, जो सम्भवतः 'रहस्यार्थ को प्रतिपादन करने वाला ब्राह्मण' — इस अर्थ को सङ्केतित करती है। इसमें आरण्यक की मौति अनेक रूपकमय उक्तियाँ मिलती हैं। साथ ही साथ गुरुओं की दो परम्पराओं का भी उन्नेल है। इसमें प्राणवायु की उत्पत्ति के सम्बन्ध में एक अनुच्हेद है, और एक सावित्री मन्त्र के सम्बन्ध में भी। इनके अतिरिक्त इसमें एक कोटा परन्तु वहे महत्त्व का केनोपनिषद् भी है। पाँचवें अध्याय की संज्ञा आर्षेय ब्राह्मण है जिसमें सामवेद के रचयिताओं की संचित्न परिगणना है।

ताण्ड्यशाला का ब्राह्मण-प्रम्थ पञ्चिव है जिसे ताण्ड्य या प्रीइ ब्राह्मण भी कहते हैं। इस प्रम्थ का नाम ही प्रकट करता है कि इसमें २५ अध्याय है। सामान्यता सोमयाग का विविध विधान ही इसका मुख्य विषय है। इसमें छोटी से छोटी इष्टियों से लगाकर शतदिवसीय और अनेक वार्षिक वार्गों के प्रयोग बताये गये हैं। इसमें अनेक आख्यान भी हैं और सरस्वती तथा श्यव्वती के तट पर किये हुए अनेक बागों का सविस्तर वर्णन भी है। विषय के पर्यालोचन से यह स्पष्ट है कि इस ब्राह्मण में न केवल कुश्लेत्र ही, अपि सु सुदूर पूर्व के अनेक स्थानों का भी उन्नेल है। इससे यह पता चलता है कि इस ब्राह्मण प्रश्च का प्रचार किन-किन स्थानों पर था। पन्नविश्व माह्मण में सविशेष उन्लेखनीय अंश वह है जिससे 'बार्यस्तोम' कहते हैं। ये वे याग हैं जो ब्राह्मणेतर भारतीय आयों को ब्राह्मणवर्ग में प्रवेश प्राप्त करवाते हैं। इस प्रस्य में एक रोचक विषय वह है जिसमें की बीतिक शाखा के साथ ताण्ड्यों का कट्ट वैमनस्य स्फुट रूप से प्रतीत होता है।

पड्विंश माझण यथि नामतः एक स्वतन्त्र प्रम्थ है तथि वास्तव में वह पञ्चित्र का ही एक परिशिष्ट है। 'वड्विंश' — यह संज्ञा भी इन्बीसवाँ अध्याय होने का बोध कराती है। इसके अन्तिम छः प्रपाटक 'अव्युत माझण' के नाम से प्रसिद्ध हैं। इस भाग में अलीकिक अव्युत घटनाओं और अपशक्तनों के दुष्प्रभाव को शान्त करने की विधियाँ बताई हैं। अलीकिक घटनाओं में वे प्रसङ्ग अन्तर्गत हैं, जिनमें देवप्रतिमाएँ हेंसती, चिल्लाती, गाती, नाचती, ट्रटती अथवा प्रस्लिटत होती पाई जाती हैं।

इसी शासा का एक और बाह्मण है जिसे छान्दोग्य बाह्मण कहते हैं। उसे तो कुछ ही अंशों में प्रयोग-प्रधान ग्रन्थ कहा जा सकता है। इसमें सोमयाग की विधि का कहीं भी वर्णन नहीं, परन्तु जातकमें, विवाह आदि संस्कारों का विधान और देवताओं को सम्बोधित स्तुतियों हैं। सामवेदीय बाजकों के इस बाह्मण प्रम्य के पहिले दो प्रपाठकों का विषय पूर्वोक्त है, होप आठ प्रपाठक तो झान्दोम्य उपनिषद् ही है।

इसी वर्ग में परिगणित चार और छोटे-छोटे प्रस्थ हैं जो ब्राह्मण अवश्य कहलाते हैं परम्तु वास्तव में ब्राह्मण नहीं हैं। ये हैं — (१) सामविधान, ब्राह्मण, जो हर प्रकार की मान्यताओं को लिये हुए विविध सम्ब्रों के प्रयोग पर रिचत प्रस्थ हैं। (२) देवताध्याय ब्राह्मण, जिसमें सामवेद के अनेक पर रिचत प्रस्थ हैं। (२) देवताध्याय ब्राह्मण, जिसमें सामवेद के अनेक सामों में वर्णित देवताओं के सम्बन्ध में विवरण हैं, (३) वंश ब्राह्मण, जिसमें सामवेद के ही गुरुओं की वंशपरम्परा है; और (४) संहितोपनिषद, जिसमें पेतरेय आरण्यक के तृतीय अध्याय की मौंति वेदपाट की पद्मति का विवेधन हैं।

सामवेद के ब्राह्मणों की विशेषता है कि उनमें अनेक अधुक्तिपूर्ण और अजीव से रहस्ववादी विचारों का सङ्घाह मिळता है। उनका मुख्य छचय विविध सामों का अनेक प्रकार के आधिमीतिक और आधिदैविक विषयों से ऐक्य सम्यादन करना है। साथ ही साथ इन ब्राह्मणों में ऐतिहासिक दृष्टि से बहुत ही रोचक सामग्री उपलब्ध होती है।

# यजुर्वेद के बाह्मण

कुण यहाँद की विभिन्न संहिताओं के गद्य भाग ही माझण कहलाते हैं, और ये कठ और मैत्रायणी चाला में ही पाये जाते हैं। तैसिरीय भाषा में सबसे प्राचीन और महस्व का माझण मिलता है। हमें एक स्वतन्त्र माझण के रूप में भी तैसिरीय माझण उपलब्ध है, जिसमें ३ अध्याय हैं। वस्तुतः यह तैसिरीय संहिता के स्वरूप से किसी तरह भिन्न नहीं है; यह तो उसी का ही परिशिष्ट प्रतीत होता है। संहिता में न दिये हुए कतिपय यज्ञों का विधान तैसिरीय माझण में मिलता है; साथ ही साथ संहिता में प्रतिपादित यज्ञों के प्रयोग की विधि का भी सविस्तर वर्णन है। तैसिरीय आरण्यक भी एक स्वतन्त्र प्रस्थ है और वह भी माझण का पूरक प्रस्थ है। तैसिरीय आरण्यक के इस अंशों में से अन्तिम चार' तो तैसिरीय उपनिषद के नाम से ख्यात हैं और उसका इसवाँ अंश महानारायण उपनिषद

१. ते. आ. ७ से ९।

है जिसे याजिकी उपनिषद् भी कहते हैं। इन चार अंशों को छोड़ माह्मण और आरण्यक की संज्ञा प्रतिपाध विषय की दृष्टि से किसी तरह संहिता से भिन्न नहीं है; यह तो इतर बेदों का अनुकरण करते हुए परवर्ती एक कृत्रिम प्रतिरूप मात्र है।

तैसिरीय ब्राह्मण के तृतीय अध्याय के अन्तिम तीन अंश, तथा तैसिरीय आरण्यक के प्रथम दो अध्याय मूळतः कठ शाखा से ही सम्बद्ध थे, परन्तु कठशाला की परम्परा के अन्तर्गत ये सुरिशत न रखे गये। 'इन अंशों का उद्भम कोई दूसरा है' — यह बात इससे प्रमाणित होती है कि तीसिय ब्राह्मण और आरण्यक में जिस तरह यकार और बकार का क्रमशः 'इय्' और 'उव्' क्रय बन जाता है उसी तरह प्यंक्त अंशों में नहीं पाया जाता। काठक अंशों में से एक में निबक्ता नासक अग्नि की महत्ता को यताते हुए निबक्तिस् नामक ब्राह्मण शिद्य की कथा कही गई है। वह शिद्य यमपुरी में पहुँचा और यमराज ने उसे तीन वरदान दिया। यही कथा काठक उपनिषद् का आधार है।

मैन्नायणी संहिता से सम्बद्ध कोई स्वतन्त्र ब्राह्मण प्रम्थ नहीं है। परन्तु उसका चौथा अध्याय एक तरह ब्राह्मण ही समझा जाता है जिसमें पिरेले तीन अध्यायों में वर्णित पदार्थ का विवेचन एवं स्पष्टीकरण है। इस संहिता से सम्बद्ध मैन्नायणोपनियद् है जिसका उल्लेख किन्हीं पाण्ड्वलिपियों में संहिता के द्वितीय या पद्मम अध्याय के रूप में दिया हुआ है।

शुक्त पहुर्वेद में प्रतिपादित यागों की विधियों का सविस्तर विवरण असाधारण परिपूर्णता के साथ सतपथ बाह्मण में उपलब्ध है। इस प्रम्य की संज्ञा इस कारण हुई कि इस प्रम्थ में १०० अध्याय हैं। यही एक ऐसा प्रम्थ है जो सम्पूर्ण वैदिक साहित्य की परिधि में ऋग्वेद के बाद दूसरा परम महस्व का प्रम्थ कहा जा सकता है। यह प्रम्थ हमें दो पाठों में उपलब्ध है — एक माध्यिन्दन-शालीय है, जिसका सम्पादन आचार्य येवर ने किया, और दूसरा काण्यशासीय, जिसका सम्पादन आचार्य प्रतिष्ठिंग द्वारा प्रस्तुत है। माध्यिन्दन पाठ में १३ अधिकरण हैं जहाँ काण्यपाठ में सब्रह पाये जाते हैं। माध्यिन्दन शालीय पाठ के पहिले ९ अंश वाजसनेविसंहिता के मूल १८ अध्याय के समानान्तर हैं और वहीं भाग निक्षय प्राचीनतम है। १२वें अध्याय की

१. ते. ब्रा. ३-११।

संज्ञा 'मध्यम' है जिससे स्पष्ट है कि पिक्क प अध्याय किसी समय शतपथ आक्षण का एथक् अंश माने जाते थे। दशम अध्याय में वेदी के गृद्वतत्त्व पर विवेचन है जिसे 'अप्रिरहस्य' कहते हैं; ११वाँ अध्याय तो केवल प्वोंक विधियों का ही पुनर्विवेचन करता है; और १२वें तथा ११वें अध्याय मं ऋई गीण विषयों की चर्चा है। शतपथ अक्षण का अन्तिम अंश ही आरम्यक है जिसके अन्तिम ६ अध्याय बृहदारम्यक उपनिषद् के नाम से सङ्कालित हैं।

शतपथ ब्राह्मण के अञ्चाप ६ से १० तक की एक विशिष्ट स्थिति है।
वेदि-निर्माण की चर्चा करते हुए कहा गया है कि शाण्डिएय का मत ही
उनके लिये सर्वोच्च प्रमाण है, याज्ञवरूवय का तो नामतः उरल्लेख भी नहीं है।
शतपथ में जिन जातियों का वर्णन है वे ये हैं — गाल्थार, शरूव और केकय
जो पिक्षमोत्तर दिशा के रहनेवाले हैं। रोप अध्वायों में याज्ञवरूवय ही सर्वोच्च
प्रमाण बताये गये हैं और उनमें देश की पूर्वीय जातियों अथवा मध्य
हिन्दुस्तान के निवासियों का उरल्लेख हैं — कुरू-पाद्याल, कोशल, विदेह
और युअप। शेप अंश से पूर्वोच्च ५ शाण्डिक्य अध्यायों की रचना भाषागत
अन्तर के कारण स्पष्ट रूप से भिन्न लियत होती है और उस अन्तर को
परवर्ती सम्पादन की कला किसी तरह दूर न कर सकी, उदाहरणायें —
अतीत घटना के वर्णन के लिये लिट् का प्रयोग शाण्डिक्य अध्यायों तथा
१३वें अध्याय में कहीं भी नहीं पाया जाता।

शतपथ ब्राह्मण में उद्घिषित भौगोलिक वर्णन यह प्रकट करता है कि
उन दिनों भी ब्राह्मण-संस्कृति का केन्द्र कुरु-पाद्याल ही था। उस समय
कुरुराज जनमेजय थे और उस युग के परम प्रतिष्टित कुलगुर आरुणि थे जो
स्पष्टतः पाद्यालवासी बताये गये हैं। तथापि यह विशाद है कि ब्राह्मणधर्म
तव तक इतरत्र भी फैल चुका था और मध्यदेश के पूर्वतन भाग में, कोशल
और उसकी राजधानी अयोध्या, तथा बिदेह (तिरहुत अथवा उत्तरी विहार)
और उसकी राजधानी मिथिला में प्रसार पा चुका था। विदेहराज जनक
की सभा में कुरु-पाद्याल से आये हुए ब्राह्मणों का महान् समृह् था। इन
ब्राह्मणों के परस्पर वाद-विवाद तथा शास्त्रार्थ विवेचन ही शतपथ ब्राह्मण के
अन्तिम अध्यायों का मुक्य विषय है। इन ब्राह्मणों के नेता याज्ञवहरूय थे

१. सम्भवतः केवल १० से १३ तक ।

जो स्वयं आरुणि के शिष्य थे। सतपथ बाह्मण के अध्याय ६-१० को होड़ कर शेप भाग में सर्वत्र याज्ञवहक्य ही अध्यास्मिखा के प्रधान गुरु माने गये हैं। सतपथ बाह्मण में कुछ अंसा ऐसे अवश्य हैं जो याज्ञवहक्य के विदेह-वासी होने की अध्यिक सम्भावना प्रस्तुत करते हैं। कारण, पूर्वी भारत के निवासी महर्षि याज्ञवहक्य का मुख्य प्रामाण्य पश्चिम भारत के उच्ध्यतिष्ठ विद्वानों के साह्मार्थ में पराज्य के वर्णन से सिद्ध होता है जिससे हम इस निक्कर्ष पर भी पहुँच सकते हैं कि श्वष्ठ यश्चवद का सम्पादन कहीं पूर्वी प्रान्त में ही हुआ होगा।

वातपथ बाह्मण में उन दिनों के स्मारक चिद्व अनेक उपलब्ध होते हैं जिनसे प्रतीत होता है कि उन दिनों तक विदेह पूर्णतः ब्राह्मण धर्म से प्रभावित न हो पाया था । उदाहरणार्थ, - प्रथम अध्याय में एक उपाख्यान ऐसा है जिसमें आयों के पूर्व दिशा में अभिगमन के तीन क्रम बताये गये हैं। विदेहराज माठव, जिनके कुछगुरु गीतम राष्ट्रगण थे, किसी समय सरस्वती के तट पर रहते थे। अग्निविधानर, जो बाह्मणधर्म का एक प्रतीक है, वहाँ से प्रज्वकित हो प्रथ्वी को दम्ब करता हुआ पूर्व की ओर आगे बढ़ा और उसके पीछे-पीछे माठव अपने फुलगुढ सहित गये और अन्त में वैश्वानर सदानीरा नवी के तट तक पहुँचा और उसे वैश्वानर ने दम्ध न किया। पुराने युग में बाह्मण इस नदी को पार नहीं करते थे; कारण, उनकी मान्यता थी कि 'अग्निविधानर ने इसे परिशोधित नहीं की थी।' उन दिनों पूर्वी प्रान्त की भूमि अनुप प्रदेश था और उसमें कृषि नहीं होती थी। परन्तु अय तो वहाँ कई ब्राह्मण हैं और उसमें प्रव खेती होती है। कारण, ब्राह्मणों ने यज्ञ-यागादि द्वारा वहाँ की उपज से अग्निदेव को बहुत तृष्ठ किया है। इस स्थल पर पहुँच कर बैदेह माठव ने अग्निदेव से पूछा, 'में कहाँ रहूँ ?' अग्निदेव ने उत्तर दिया, 'इस नवी के पूर्वी तट पर ।' और आज भी यही नदी कोशल ( अवध ) तथा विदेह ( तिरहत ) की सीमा समझी जाती है।

यह स्पष्ट है कि शुक्ल यजुर्वेद की वाजसनेथि काला ही प्रयोगविधि के विज्ञान में अपनी सर्वोपरिता का गौरव रसती है। कारण, प्रयोगकरूप का

सम्भवतः यह नदी आधुनिक गण्डक ही हो, जो गङ्गा नदी की सहायक नदी होकर पटना के निकट गङ्गा में मिल जाती है। यह नदी उत्तर के पहाड़ से निकलती है।

परिवर्धन पूर्वी भारत में ही हुआ है। शतपथ ब्राह्मण में कई जगह चरकसाखा के अध्वर्यु नामक ऋत्विजों की निन्दा है। 'चरकसाखा' एक वह स्यापक शब्द है जिसके अन्तर्गत कृष्ण यहुर्वेद की तीन प्रार्थीनतर शाखाएँ — कठ, कपिष्ठल और मैत्रावणीय — अन्तर्गत हैं।

सर्वप्रथम बीज्यमं कोशल और विदेह में बदमूल हुआ, अतः शतपथ आह्मण में प्रतिपादित धर्म बौद्धधर्म के सिद्धान्तों के प्रादुर्भाव के साथ किस प्रकार का सम्बन्ध रख सका इसका अन्वेषण एक रोचक विषय है। इस सम्बन्ध में यह ध्यान देने योग्य है कि शतपथ ब्राह्मण में 'अहँत्, श्रमण और प्रति-बद' — ये शब्द सर्वप्रथम प्रयोग में आये हैं, परन्तु इस समय तक इन इन्दों का वह पारिभाषिक अर्थ रूढ़ न हो पाया था जो बौद-साहित्य में पाया जाता है। साथ ही साथ यह भी ध्यान देने योश्य है कि दातपथ बाह्मण में उद्विशित गुरु परम्परा में वारंवार गीतमों का उक्लेख है और गीतम कपिल-वस्तु के शाक्य राजाओं का गोत्र है जिसमें बुद का जन्म हुआ था। शतपथ ब्राह्मण में सांक्य सिद्धान्त के प्रारम्भिक रूप की ओर सङ्घेत मिळता है । उसमें आसुरि का कई बार उक्लेख है और सांक्य के प्रवर्तक आचार्यों की परम्परा में आसुरि का नाम प्रमुख है। यदि इम परवर्ती पौराणिक कथाओं के आधार की कोज शतपथ बाहाण में दी हुई कथाओं में करने का यब करें तो हमें महाभारत के कौरव राजा जनमेजय का सर्वप्रथम उल्लेख वहीं मिछता है। महाभारत के युद्ध में विजयी पान्डवों का वर्णन पालपथ में इतर बाह्मणों की अपेका तनिक भी अधिक नहीं मिळता; कारण, पाण्डवों के प्रमुख बीर अर्जुन तव तक इन्द्र का ही नामान्तर समझा जाता था। परन्तु चूंकि महा-भारत का अर्जुन इन्द्रसुत है इस संज्ञा की उत्पत्ति निश्चय ही इन्द्र के पर्यापवाचक शब्द से ही मानी जा सकती है। विदेह के राजा जनक रामायण की चरित्र-नाथिका सीता के पिता जनक से अभिन्न कहे जा सकते हैं।

सकत ह।

छीकिक साहित्य के सुप्रसिद्ध महाकवि कालिदास द्वारा रचित दो नाटकों
की कथा-वस्तु के आधारभूत कातपथ के दो आक्यान हैं जिनमें से एक का
विवरण सविस्तर है और दूसरे का उन्नेसमात्र पाया जाता है; महाराज पुरुरवा
और उर्वशी की प्रेमगाथा ऋग्वेद के एक सुक्त में अवश्य सङ्केतित है परन्तु
उसका सविस्तर कर्णन कातपथ में ही उपलब्ध होता है। शाकुम्तलेय दुष्यम्तपुत्र अरत का वर्णन भी शतपथ माझण में मिलता है।

सबसे रोचक कथानक तो जलविष्ण्य का है जिसका वर्णन महाभारत
में एक बार और पाया जाता है। वस्तुतः विष्ण्य की कथा भारतीय साहित्य
में सर्वप्रथम शतपथ में ही मिलती है, जो भी उस और सहेत अथवेंबद में
भी है और वह कथा अवेस्ता में भी पाई जाती है। इस कथा का मूल
सेमेटिक माना जाता है। इस कथा में उस प्रसङ्ग का वर्णन है जब महाराज
मनु को एक छोटी मल्ली मिली थी जिसने उनसे परिन्नाण की प्रार्थना की थी
और उन्हें जाते हुए जलविष्ण्य से बचाने का अभिवचन दिया था। इस मत्त्य
के कथनानुसार महाराज मनु ने एक जहाज बनवाया जिसमें वे विष्ण्य के उठते
ही मुस गये और मत्त्य ने उस जहाज को उत्तरी पर्वत की ओर ले जाकर उसके
शिखर से बंधवा कर खड़ा करवा दिया था। अन्त में, वही मनु मानव-सन्तान
के जनक माने जाते हैं जिनकी उत्पत्ति उनकी हृहिता के द्वारा हुई।

वस्तुतः पातपथ माह्मण में अनेक उर्ह्छेलनीय कथानक एवं महस्व की सामग्री दृष्टिगोचर होती है। अन्तःसास्य के आधार पर कहा जा सकता है कि यह माह्मण युग की अन्तिम अवस्था की रचना है। अन्य माह्मणों की तुळ्ना में उसकी शैळी प्रगतिशीक है और कहीं अधिक स्पष्ट और प्रसादगुण से सम्पन्न है। कृष्ण यहुर्वेद से सम्बद्ध माह्मणों में वर्णित बज्जयागादि विधि का विवरण शतपथ माह्मण में कहीं अधिक क्रमचद्ध एवं सुस्पष्ट है। आज्या-क्षिक विवेधन भी इस प्रन्थ में हतर माह्मणों की अपेद्मा कहीं अधिक सविस्तर है। इसमें एक, अलग्द स्वस्प का विवेचन अधिक विकसित है। शतपथ माह्मण का उपनिषद् भाग तो वैदिक दुर्शन में सर्वश्रेष्ठ रचना कही जा सकती है।

अथर्ववेद के ब्राह्मण

अधर्वयेद से सम्बद्ध ब्राह्मण-प्रम्थ 'गोपय-ब्राह्मण' है; परन्तु संहिता के साथ इसका कोई विशेष सम्बन्ध छिता नहीं होता। गोपय-ब्राह्मण में दो भाग हैं: पहिले में ५ और दूसरे में ६ अध्याय हैं। दोनों ही भाग बहुत कुछ परवर्ती प्रतीत होते हैं; कारण, उनकी रचना वैतानसूत्रों के पश्चात हुई और उनका आधर्वण परम्परा से कोई विशेष सम्बन्ध नहीं दीख पहता। प्रथम भाग का प्रतिपाद विषय किसी भी प्रयोग करण में वर्णित क्रम के न तो अमुरूप और न अनुसार ही है, परन्तु अधिकांश नवा है। गोपथ-ब्राह्मण के पूर्वार्थ का शेष भाग प्रायः शतपथ ब्राह्मण के ११-१२ वें अध्वाय से परिगृष्टीत है, और कुछ विषय तो ऐतरेय ब्राह्मण से लिया हुआ है। इस अंश का मुख्य छत्रय अधववेद की महिमा तथा यज्ञ में 'ब्रह्मा' नाम के चीये

त्रहरियज के महस्य का वर्णन है। इसमें महादेव शिव का उल्लेख मिलता है जिससे प्रतीत होता है कि गोपथ ब्राह्मण ब्राह्मण-युग की अपेचा कहीं बेदोत्तर काल की रचना है। 'अथवंबेद की संहिता में २० काण्ड हैं' — यह धारणा, तथा भाषागत व्याकरण के विकसित रूपों का प्रयोग निश्चय ही गोपथ की परवर्तिता के प्रमाण हैं। गोपथ ब्राह्मण का उत्तरार्थ इतर ब्राह्मण प्रन्थों से बहुत कुछ मिलता-जुलता है। इसमें वेतानश्रीतसूत्र में विवेशित यित्रयं विधि का बिवरण बहुत कुछ सुसम्बद्ध शीत से प्रतिपादित है; तत्रापि यह कहना होगा कि वह सङ्गलनमात्र है। ब्राह्मण और सूत्रों के मध्य सामान्यतः वर्तमान पूर्वापर सम्बन्ध यहाँ विपरीत पाया जाता है। कारण, गोपथब्राह्मण का उत्तरार्थ बेतान सूत्रों पर आधारित है जो वस्तुतः गोपथ के लिये लगभग संहिता तुल्य ही माना जाता है। हम कह खुके हैं कि इस भाग में प्रतिपादित विषय का दो-वृतीयांच प्राचीन प्रन्थों से लिया हुआ है। ऐतेरय और कीषीतिक ब्राह्मण से बहुत कुछ अंचा उद्धत हैं और उनसे कुछ कम अंच मैत्रायणीय और तैतिरीय संहिता से परिगृहीत है। कुछ सन्दर्भ चातपथ से, तथा प्राधिक ब्राह्मण से भी लिये हैं।

### उपनिषद्

उपनिषद् सामान्यतः बाह्मण भाग् के ही अन्तर्गत माने जाते हैं। कारण, बाह्मण भाग का यह ज्ञानकाण्ड है; तथापि उपनिषद् वस्तुतः एक नवीन धर्म के प्रवर्तक हैं जो कर्मकाण्ड के साथ तस्वतः विरुद्ध है। उपनिषदों का क्ष्य पेहिंक सुखप्राप्ति तथा विधिवत् यज्ञ द्वारा देवताओं को सन्तुष्ट कर परकोक में सुख प्राप्त करना नहीं है। उपनिषदों का क्ष्य तो अपने भौतिक अस्तित्व को यथार्थ ज्ञान के द्वारा अथवा जीव और ब्रह्म के पृक्य के द्वारा समाप्त करना है। अतः उपनिषदों में यागादि की निर्धकता और अध्यासम्ज्ञान की महत्ता स्थापित की गई है।

उपनिपदों का मुख्य प्रतिपाद्य परमहा के स्वरूप का विवेचन है। ऋग्वेद में प्रतिपादित पुरुष के स्वरूप-के विकास की चरमावस्था उपनिपदों में पाई जाती है, जहाँ विश्व-पुरुष को प्रश्यगारमा का रूप प्राप्त होता है और जहाँ जगरम्हा जगरपति का मूर्चस्वरूप अखिलाधार परमहा के अमूर्तरूप में विकसित हुआ है। ऋग्वेद में 'आस्मन्' शब्द वायु का पर्यायवाची है — उदाहरणार्थ मरुत् को वरुण का आस्मा कह कर सम्बोधित किया है। यहां शब्द बाह्मण प्रम्थों में जीवारमा का वाचक है। बाह्मणों में प्रतिपादित विचारों में आस्म- शब्द का प्रयोग 'प्राण' के अर्थ में मिलता है जिन्हें देवरूप माना गया है और क्रमशः 'आस्म' शब्द धीरे-धीरे 'विश्वस्थापी' का बोधक हो गया। शतप्थ बाह्मण के पिछले अध्यायों में आरम शब्द एक स्वम विश्व पदार्थ का बावक बताया गया है। इसे सर्वध्यापी कहा है (101818)। श्रास्वेद का 'ब्रह्मन्' शब्द केवल स्तुति या प्रार्थना का बोधक है और प्राचीन ब्राह्मणों में भी यह 'उस सर्वध्यापिनी पविश्वता का बोध कराता है जो स्तुति, ऋत्विज एवं यह में आविर्भृत है'। उपनिषदों में तो ब्रह्म शब्द प्रकृति को अनुप्राणित करनेवाले सर्वश्या का प्रतिपादक है। इस शब्द का लक्ष्या इतिहास है, और यह शब्द अन्ततः भारतीय धार्मिक विचार के विकास का एकमात्र प्रतीक है। आत्मा और ब्रह्म आगे चल कर उपनिषदों में एक दूसरे के पर्याय हो गये हैं। परन्तु वस्तुतः, प्राचीन शब्द 'ब्रह्म' समस्त जगत् में ब्वाप्त विश्व-तत्व का प्रतीक है और मानव के रूप में अनिब्यक्त आध्यात्मिक अंश का प्रतीक 'आत्मन्' शब्द ह्यक्त अध्यात्मक अंश का प्रतीक 'आत्मन्' शब्द श्राह्म अधीव 'आत्मन्' वह व्यक्तरूप है ओ अव्यक्त ब्रह्म का प्रतिपादक है। 'आरमन्' को 'अच्चर' कहा गया है जिसका निम्नलिखित वर्णन वृहद्वारण्यक उपनिषद में मिलता है:—

'अस्थूलमनण्यहस्यमदीर्धमलोहितमच्छायमतमोऽयाय्यनाकाशम-सङ्गमरसमगन्यमचञ्चण्कमश्रोत्रमयागमनोऽतेजस्कमप्रमाणमञ्जूषमात्र-मनन्तरमयाद्धां न तद्भाति किञ्चन न तद्भाति कश्चन। तद्धा पतद-इष्टं द्रष्टश्चतं श्रोत्रमतं मन्त्रविद्यातं विद्यातम् । नान्यद्तोऽस्ति श्रोत् नान्यद्तोऽस्ति मन्त्र नान्यद्तोऽस्ति विद्यावेतस्मिन्तु खल्यक्षरे गान्या-काश श्रोतश्च प्रोतश्च'।'

यह मानव विचारधारा में पहिला प्रसङ्ग है जहाँ परव्रहा का स्वरूप समझा और बताया गया है।

<sup>9. &#</sup>x27;बह न महान् है और न स्थम, न लघु है न द्रिष्ठं, न उसमें रक्त है और न भेद ही हैं; न उसको छाया है और न खन्यकारः न उसमें प्राणवायु है और न खाकाशः न वह देखा जा सकता है न उसका स्पर्श ही किया जा सकता है; न उसमें गन्ध है न रसः न उसके खाँखें हैं और न कान, न शब्द है न मन और न गर्मीं; न उसके मुख है न खासः न उसका व्यक्तिगत नाम है और न गोत्र हैं; वह अजर है, खमर है, अभय है और अविनाशी तथा रजोहोन है; न स्फुट है न पिहितः न उसके पहिले

आत्मा के स्वरूप के सम्बन्ध में सुन्दर काव्यमय वर्णन कांठकोपनिषद् में निम्नलिखित प्रकार से दिवा है —

यत्रश्चोदेति सूर्योऽस्तं यत्र च गच्छति । तं देवा सर्वेऽपितास्तदु नात्येति कश्चन पतद्वै तत् ॥ नं संदरो तिष्ठति रूपमस्य न चश्चपा पश्यति कश्चनैनम् । हदा मनीयी मनसाऽभिक्लसो य पतिहिदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ ै

नैव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चक्क्षपा। अस्तीति बुवन्तोऽन्यश्र कथं तहुपलभ्यते॥

प्रजापित के मूर्तक्ष्प का स्थान उपनिपदों में जगरख्षा के रूप में 'आरमन्' ने प्रहण किया है। बृहदारण्यक (११४) में कहा है कि पहिले अकेला आरमा अथवा ब्रह्म ही अखिल था। वह इस अकेलेपन से विका होकर किसी तरह सुख का अनुभव नहीं करता था। अत एव एक और व्यक्ति के होने की इच्छा से प्रेरित हो उसने अपने आप को सी और पुमान् के रूप में द्विधा

कोई या, न कोई पीछे और न कोई अन्तराल में ही; यह न किसी का भोग करता और न उसका कोई भोग ही करता। यह खरट ब्र्डा है, अक्षुत ओता है, अमत मन्ता है और अज्ञात ज्ञाता है। उसके सिवाय न कोई ब्रह्म है न ओता, न मन्ता और न विज्ञाता है। हे गार्गि! वह नित्य है जिसमें आकाश ओतओत है और ओ आकाश से ओतओत है।'

 'यह वह है जहाँ से स्वीमण्डल उदित होता है और जहाँ अस्त होता है; उसमें सब देवता समाये हुए हैं, उसका पार कोई नहीं पा सकता । (काठक ४-६)

२. 'उसका रूप अगोचर है, न कोई उसे आँखों से देख सकता है; उसे हृदय और मन तथा आत्मा के द्वारा प्रत्यक्ष किया जा सकता है और जो उसे जान लेता है वह अमर हो जाता है।' (काठक ६-९)

 'चूंकि न नाणी न मन और न दृष्टिका वह विषय है; और कैसे वह जाना जा सकता है, सिवाय इसके कि यह कहा जाय कि 'वह है'।

(काठक १-१२)

विभक्त किया। इसी युगल से समस्त मानव जाति की उत्पत्ति हुई। इसी तरह प्राणिवर्ग में भी उसने स्त्री एवं पुमान् के रूप में द्विधा सृष्टि की, और अन्त में जल, अग्नि, देवता आदि का सर्जन किया। उपनिपत्कार आगे चल कर और भी उदात्त वर्णन करने लगते हैं— '

स एष इह प्रविष्ठ आनखाग्नेभ्यो यथा श्वरः श्वरधानेऽवहितः स्याद्विश्वम्भरो वा विश्वम्भरकुलाये वा तं न पश्यन्ति । अकृत्को हि स प्राणन्तेय प्राणो नाम भवति वदन् वाक्पश्याञ्चश्चः श्रप्यन् श्रोत्रं मन्यानो मनस्तस्यैतानि कर्मनामान्येय स योऽत एककमुपास्ते न स वेदाकृत्को होयोऽत एककेन भवत्यात्मेत्येयोपासीतात्र होते सर्व एकं भवन्ति ।

परवर्ती उपनिषदों में से श्वेताश्वतर एक ऐसा उपनिषद् है जिसमें येदान्त दर्शन का मूळाधार मायाबाद पहिली बार प्रकट हुआ है। " मायाबाद से ताश्यव है — 'अखिल जगत् की सृष्टि महा की माया से हुई है'। वस्तुतः यह धारणा प्राचीन उपनिषदों में भी संकेतित है। तश्वतः यह विचार प्लेटो के उपदेशों के समकत्त है जिसमें बताबा है कि सांसारिक अनुभूति के समस्त विषय सद्वस्तु की छायामात्र हैं। मायाबाद काण्ट के सिद्धान्त जैसा ही है जिसमें दृश्य पदाधों को सद्वस्तु का प्रतिकृत या छायामात्र बताबा है।

उपनिषदों का सबसे महत्त्व का मीछिक सिद्धान्त है — आहमा और परमालमा का ऐक्य । इस सिद्धान्त की घोषणा खान्दोग्य उपनिषद् की सुप्रसिद्ध श्वति में मिछती हैं :—

<sup>9. &#</sup>x27;श्वातमा नवाशिकान्त सर्वव्यापी हैं। उसे सम्पुट में रखे हुए शक्त के या पात्र में पिहित अपि की तरह कोई देख नहीं सकता; कारण, वह समय रूप में दिखाई नहीं देता। जब वह साँस लेता है तो प्राण कहते हैं; जब वह बोलता है तो उसे शब्द कहते हैं, जब वह सुनता है तो उसे कान कहते हैं और जब वह मनन करता है तो उसे मन कहते हैं। ये सब शब्द उसकी कियाओं के ही नाम मात्र हैं। जो कोई इनमें से एक या अनेक रूपों का ध्यान करता है उसे यथार्थ हान नहीं है। "उसे तो श्वात्मरूप में ही ध्यान करना चाहिए, कारण उसी में प्राणादि सकल तस्य निहत हैं।" (शुह. उप. १-४-)

<sup>\*</sup> श्रेत. उप. ४-१०।

स य एवोऽणिमैतदात्म्यमिद् सर्वे तत्सत्य ९ स आत्मा तत्त्वमसि श्वेतकेतो इति भूय एव मा।

'तश्वमसि' इस महावाक्य में समस्त उपनिषदों का सारांश प्रतिपादित है। बृहदारव्यक का भी यही सिद्धान्त है:—

'य एवं वेदाहं ब्रह्मास्मीति स इदं सर्वं भवति, तस्य ह न देवाश्च नाभृत्या ईशते, आत्मा होषां भवति ।'

इस प्रकार का जीव और ब्रह्मा का ऐक्य शतपथ ब्राह्मण में यहुत पहले माना जा चुका है—

यथेदमत्यन्तमणीयः प्रियङ्कवीजं तथैवायं हिरण्मयः पुरुषो हृद्ये। स एव परमात्मा ममात्मा संसरजहमित ऊर्थं तमात्मानं प्रपत्स्ये॥

इन समस्त प्रत्यों में हमें विश्वास्मा परवाद्य के ताखिक स्वरूप को, कभी किसी रूपक के द्वारा, तो कभी किसी दूसरे रूपक के द्वारा, समझाने का अनवरत प्रवास दीख पहता है। वृहदारण्यक उपनिषद् में महामुनि वाञ्चवत्वस्य संसार से विरक्त हो, वन की ओर प्रस्थान करते समय अपनी विय पत्नी मेन्नेथी के प्रश्न का उत्तर निम्निखित काव्यों में हेते हैं:—

'यथा सैन्धविक्षव्य उदके प्रास्त उदक्रमेवानुविलीयेत न हास्योद्-प्रहणायेव स्यात् । यतो यतस्त्वाद्दीत लवणमेवेवं वा अर इदं महजूत-मनन्तमपारं विश्वानघन एव । एतभ्यो भूतेभ्यस्सनुत्थाय तान्येनानु-विनश्यित न प्रत्य संज्ञा अस्ति ।'

 <sup>&#</sup>x27;यह अश्विल अगुरूप तन्मय है: वही सत्य है, वही आत्मा है: और हे श्वेतकेत । तू वही है !' ( गृह- उप- ६-८-१६ )

जो इसे जान लेता है कि मैं बढ़ा हूँ, यह बिभु हो जाता है। देवता भी उसे बिभु होने से रोक नहीं सकते। कारण, यह उनका भी 'आत्मा' हो जाता है।' (यह. उप. १-४-१०)

यव के छोटे से छोटे कण के समान नह हिरण्यमय पुरुष हृदय में वर्तमान है। वह विश्वातमा में ही है। इस लोक से जाकर में उसी खात्मा को प्राप्त कहेंगा। (शतः ब्रा. १०, ६, ३)

४. जैसे जलकुम्भमें रखा हुआ नमक को ढेला घुल जाता है और फिर बाहर नहीं निकाला जा सकता, और जल का कोई भी खंशा चखने पर नमक का ही स्वाद देता है उसी तरह यह बढ़ा खनन्त एवं खसीम है। वह केवल सर्व-

याञ्चलक्य और आगे यह समझाते हैं कि अहम्भाव के आधारभूत द्वेतभाव के नष्ट हो जाने पर अहम्भाव निश्चय ही विलीन हो जाता है।

उसी उपनिषद् में अन्यत्र कहा है —

'स यथोर्णनाभिस्तन्तुनोचरेचथाक्नेः श्वद्रा विस्फुलिङ्गा ब्युचरन्त्ये-वमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि ब्युचरन्ति तस्योपनिपत्सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेपामेष सत्यम् ॥

इसी तरह मुण्डक की भी एक श्रुति है —
यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामक्त्ये विहाय ।
तथा विद्वाद्यामकपाद्विमुक्तः परात्परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥

गृहद्यारण्यक के एक सन्दर्भं में याज्ञवल्क्य आत्मा को अन्तर्यामी

वत्रहाते हैं —

'यः सर्वेषु भूतेषु तिष्टन् सर्वेभ्यो भूतेभ्योऽन्तरो य९ सर्वाणि भूतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भूतानि दारोरं यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयत्येष स आत्मान्तयाभ्यमुतः इत्यधिभूतमधाण्यात्मम् ॥

व्यापी रूप में ही देखा जा सकता है। वह पश्चमहाभूत के द्वारा ही व्यक्त होता है। मृत्यु के पश्चात कोई श्रहम्भाव नहीं रखता। ( बृह, उप. २-४-१२ )

 <sup>&#</sup>x27;यदा कारणभूतं दैतं नश्यति तदा कार्यात्मिका संद्याप्यवश्यं नश्यतीति।'
 'जिस तरह मकड़ी अपने जाले को स्वयं अपने ही शरीर से निर्मित

 <sup>&#</sup>x27;जिस तरह मकड़ी अपने जाल का स्वय अपन हा रारार थ ।नामत करती है अथवा जिस तरह छोटे-छोटे स्फुलिक अपि से निकलते हैं उसी तरह आत्मा से प्राणवायु, समस्त विश्वदेवता और भूतों की उत्पक्ति होती है।' (बह. उप. २-१-२०)

३. जिस तरह समस्त निदयाँ महकर अन्त में सागर में लीन हो जाती हैं, न उनका नाम रहता न प्रवाह, उसी तरह, हे सुने ! नाम और रूप से मुक्त हो जीव परम्रका में लीन हो जाता है।'( मुण्डक उप. ३-२-८)

४. 'जो सर्वभूतों में रह कर भी उन सबसे बिलग है, जो सब भूतों के अन्दर रह कर उसका नियमन करता है वही तेरी आत्मा है, वहीं अन्तर्वामी है, अमर है।' ( धृह. उप. ३-७-१४ )

इसी उपनिषद् में एक रोचक संवाद भी है जिसमें काशिराज अजातशत्रु बालांकि गार्क्य को यह उपदेश देते हैं कि मझ वह 'पुरुष' नहीं जो स्त्यं, चन्द्र, महत् या अन्य भौतिक पदार्थों में या जाग्रत आस्मा में व्याप्त है। वह वस्तुत: सुपुप्त आस्मा है जो मन-चाहा रूप धारण कर सृष्टि रचता है; अथवा सूपम विचार करने पर, वह सुपुष्ति अवस्था का आस्मा है जिसमें समस्त विषय लुस हो जाते हैं। बही मझ की पूर्व पूर्व चरम अवस्था है जिसमें न किसी की सत्ता है; कारण, समस्त भौतिक सत्ता वस्तुत: इस तुरीय मझ का हो विवर्त है।

बहुत कुछ इसी ताश्यर्य को प्रकट करते हुए छाग्दोग्य में एक सन्दर्भ है (८१७-१२) जिसमें प्रजापित को आस्मस्वरूप की तीन अवस्थाओं में विवरण करते हुए उपस्थित किया है। दर्गण या जल में प्रतिविश्वित विषय की मौति करीर में प्रतिविश्वित आस्मा ब्रह्मरूप है। तस्परचात् वह स्वमा-वस्था का आस्मा है और अन्तिम, सुमुसि अवस्था का।

जिन दिनों महाराज जनक की सभा में महाचर्चा हुआ करती थी उन दिनों एकेशरवाद कितना सर्वमान्य हो चुका था वहाँ के प्रश्लोत्तर से प्रतीत होता है। उदाहरणार्थ, बृहदारण्यक में दो ऋषि, एक के बाद एक, महर्षि याज्ञवक्य से एक ही प्रकार का प्रश्न करते हैं।—

'यत्साक्षादपरोक्षाद्रह्म य आत्मा सर्वोन्तरस्तं व्याचक्ष्या'

जीव-लक्षेक्य के द्वारा प्राप्त होने वाले अनन्त सुक्ष को तत्त्वज्ञान ही प्राप्त करा सकता है' — इस सिद्धान्त के साध-साध 'संसार' का सिद्धान्त भी प्रचित हुआ। यह सिद्धान्त प्राचीन उपनिषदों में प्रतिपादित तत्त्वों का ही विकास है। यह सिद्धान्त बौद धर्म के उत्थान के समय निश्चय ही सुद्ध हो चुका था, कारण युद्ध ने इस सिद्धान्त को वगैर किसी आपित के स्वीकार किया था। इस सिद्धान्त का पूर्वरूप चातपथ बाह्मणं में पाया जाता है जहाँ वतलावा है कि मृखु के बाद पुनर्जन्म और जन्म के बाद पुनः मृखु कर्मीवपाक के अनुसार होती है। वहाँ यह भी कहा है कि 'जिसे यथार्थज्ञान प्राप्त हो जाता है और जो विहित याग भी करता है वह मृखु के पक्षात् अमर

 <sup>&#</sup>x27;नादित्वे न चन्द्रे न वायौ नवान्वेषु प्राकृतेषु भूतेषु नापि संज्ञानवत्या-त्मनि विद्यमानः पुरुषो ब्रद्धेति ।'

२. 'हमें व्यक्त बढ़ा का रूप समझाइये, अव्यक्त का नहीं—उस आत्मा का, जो सर्वत्र व्याप्त है।' ( बृह. उप. ३-४-५ )

हो जाता है। जो त्यथार्थ जान से बिह्नत हो, बिहित याग नहीं करता उसे बार-बार जन्म प्रहण करना पड़ता है और यह मृख्यु का शिकार होता रहता है। इस सन्दर्भ में यह सिद्धान्त केवल इतनी ही मान्यता को प्रकट करता है कि परलोक में 'पुनरिप जननं पुनरिप मरणम्' का अनवरत चक्र चलता रहता है। इसी मान्यता के आधार पर उपनिपदों में पुनर्जन्मवाद का प्रादुर्भाव हुआ जो इस लोक में जन्मजन्मान्तर की कश्यना करता है। इतना ही नहीं, हमें बृहदारण्यक में कमें के सिद्धान्त के अक्टर भी दीख पड़ते हैं जिसके अनुसार मानव को नया जन्म अपने सिद्धात कमों के फल्टरवरूप उपलब्ध होता है। यह भौतिक शारीर पद्धात्व को प्राप्त कर कमंत्रीय रह जाता है और अपने-अपने कमों के अनुसार हो वह भला बुरा बनता है। सम्भवतः यही बीद सिद्धान्त का बीज है जिसमें अनात्मवाद होते हुए भी कमी ति मत्ता मानी गई है और यह भी स्वीकार किया है कि कमी ही जम्मान्तर के निर्णायक होते हैं।

इस तरह वेदिक युग से प्रचिक्त पुनर्जन्मवाद का महस्वपूर्ण एवं सिवस्तर विवरण हमें झान्दोग्य उपनिपद में मिळता है। वहाँ कहा है कि अदा और ज्ञान से समन्वित यित देह-त्याग के पक्षात देवपान से परलोक यात्रा करता है और वहाँ महा में विळीन हो जाता है। प्रसके विपरीत एक गृहस्थ जो यज्ञ-यागादि अनुष्ठान करता हुआ सरकार्यनिरत रहता है वह देहस्थान के वाद पित्यान द्वारा चन्द्रछोक को जाता है और वहाँ अपने पुण्य कर्म का चय होने तक रहता है। कर्मचय के पक्षात वह पुनः मत्यंछोक को आता है और सर्व प्रथम, पाद्य का जन्म या क्रमचा अनेक जन्मों को भोगता हुआ त्रिवर्ण में से किसी जाति के मानव के रूप में उत्पन्न होता है। इस सिव्यान्त के अनुसार हमें द्विषय कर्मभोग भोगना होता है — एक तो परछोक में, दूसरा इह छोक में। पिहछा कर्मभोग तो पुरातन वैदिक विश्वास का अवशेष है। अन्न सुष्टन अपने सीच कर्मों के कारण चाण्डाछ, गुकर या कुक्कुर की योजि प्राप्त करते हैं।

लगभन इसी प्रकार का विवरण बृहद्रारण्यक उपनिषद् में भी मिलता है --- श्रद्धावान् तश्वज्ञानी देवलोक पर्य सूर्यलोक को प्राप्त करते हुए बहालोक

 <sup>&#</sup>x27;ये तत्त्वज्ञानिनः सन्तो यज्ञान् यजन्ति ते मृत्युं प्राप्यामृतत्वाय करपन्ते.
 ये तु तत्त्वज्ञानशून्या श्रयज्ञाश्च भवन्ति ते पुनःपुनर्मृत्योर्वशमापयन्ते।

पहुँच जाते हैं जहाँ से पुनराचुत्ति नहीं होती। वेदिविदित कमों को करने बाळे सदाचारी पित्छोक को पार करते हुए चन्द्रलोक पहुँचते हैं जहाँ से बे पुनः मनुष्य रूप लेकर मध्यँलोक को छौटते हैं। शेप प्राणी पद्य, पची, सरीख्य का जन्म पाते हैं।

कौषीलिक उपनिषद् का दृष्टिकोण कुछ भिन्न है। दस मत में देहस्याग कर समस्त प्राणी चन्द्रछोक को पहुँचते हैं जहाँ से कुछ पितृयान के द्वारा ब्रह्मछोक सिधारते हैं, और कुछ अपने अपने कमें के अनुरूप तथा ज्ञान की मात्रा के अनुपात में कीट से मानव-पर्यन्त विविध योनियों में जन्म इस छोक में प्राप्त करते हैं।

उपनिषदों में सर्वाधिक लोकप्रिय एवं सुन्दर काठकोपनिषद है जिसमें खुखु के पृक्षाद जन्मान्तर की समस्या का एक आक्यान द्वारा प्रतिपादन है। निवक्तित्व नामक नाह्मणदाश्च यम के राज्य में पहुँचता है और पनराज उसे तीन वर माँगने के लिये कहते हैं। तीसरे वरदान में वह प्रश्न पृज्जता है, 'क्या मानव का अस्तित्व मुखु के बाद भी रहता है या महीं ?' यमराज कहते हैं, 'वेवताओं ने भी इस सम्बन्ध में कई बार साहा उठाई है। यह एक सुक्म तश्च है; कोई दूसरा वर/माँग लो' — 'अन्यं वरं हुणीव्व।' इस वर के बदले यमराज निवक्तित्व को वाक्ति, भनधान्य आदि भीतिक सम्यक्ति प्रदान करने का असफल प्रयास करते हैं। कारण, निवक्तित्व भीतिक सम्यक्ति प्राप्ति से सन्तुष्ट नहीं होता। आग्निर, निवक्तित्व के आग्रह पर यम पूर्वोक्त समस्या का रहस्य प्रकट करते हैं — 'जीवन और मरण विकास के विभिन्न स्वरूप हैं। तथाज्ञान, जो जीव और बढ़ा के ऐक्य की अनुभूति कराता है, प्रमाता को सुखु से अतीत बना कर असुत्वव को प्राप्त कराता है —

१. य एतमेतद्विद्वः ये च अद्यामुपासते ते देवलोकं सूर्यका प्रविश्य पश्चाद्वाच-लोकं प्रपयन्ते, चतस्ते न पुनरावर्तन्ते; अय ये यहान दानादिसत्कर्मणा वा मुक्तिनो भवन्ति ते पितृलोकं प्रविश्य पश्चाचन्द्रमसं प्राप्नुवन्ति; क्षीयो च पुण्पे ततः पुनरावर्तन्ते; य जलु पृथिव्यां नानायोनिषु जनुः प्रपद्यान्ते मनुष्पजातौ जायन्ते; अकर्माणः कीटाः पतहा दन्दश्का वा भवन्ति ।

<sup>(</sup> बृह. उप. ६-२-१४, १६ )

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मत्योऽसृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्चते ॥

तस्वज्ञान के बदले भौतिक विभृति को प्राप्त करने के वरदान से निचकेतस् के प्रलोभन का यह आक्यान मार (कामदेव) के द्वारा भगवान् बुद्ध के प्रलोभन की कथा का पूर्वस्प प्रतीत होता है। उभयन्न दोनों ही तस्वान्वेपी जिज्ञासु, प्रवृत्त प्रलोभन से ऊपर उठ कर, आत्मज्ञान अथवा महाबोधि को प्राप्त कर पाए।

यह समझना उचित न होगा कि सारा उपनिषत्-साहित्य अथवा कोई एक उपनिषद तार्किक पद्धति से जगत के विकास का समन्वित रूप से पर्ण बोध कराता है। वस्तुतः, उपनिषद् अंदातः वर्णनात्मक तथा अर्थ-दार्द्धानक करुपनाओं तथा आध्यात्मिक प्रश्नों के प्राग्रूप से परिचित कराने वाले संवाद तथा विवादों के संकलन हैं। उपनिषदों में प्रतिपादित विवारों के आधार पर आगे चल कर वेदान्त दर्शन की रचना हुई है। उपनिषदों में सर्व प्राचीन उपनिषद् हुं० ए० ६०० से अर्वाचीन नहीं चताया जा सकता। कारण, उपनिषदों में लवंत्रधम विवेधित कतिपय महस्त्र के खिदान्तों का अनकरण बीजधर्म में उपलब्ध होता है। तिधिकम की दृष्टि से अन्तःसाध्य के आधार पर उपनिषद् चार वर्गों में विभक्त किये जा सकते हैं। सबसे प्राचीन वर्ग में, पूर्वापर कम से बहुदारण्यक, छान्दोग्य, तैसिरीय, पेतरेय और कीचीतकि रखे जा सकते हैं जो गरावत होकर बाह्मणप्रस्थ की बीली के अपरिमार्जित स्वरूप को लिये हुए हैं। केनोपनिषद् में बौलीगत परिवर्तन दृष्टिगोचर होता है। इसकी रचना अंशतः गद्य में और अंशतः पद्य में की गई है। यह उपनिषद् प्रथम वर्ग के उपनिषदों तथा द्वितीय वर्ग के उपनिषदों के सन्धिकाछ की रचना प्रतीत होती है। द्वितीय वर्ग में काटक, इंश, श्रीताश्वतर, मुण्डक और महानारायण उपनिषद् अन्तर्गत किये जा सकते हैं। वे पश्चय हैं: और इनमें श्रीपनिपदिक सिद्धान्त अब और आगे विकसित नहीं हो रहे हैं अपित यहत कछ स्थिर से हो गये हैं। साहित्यिक दृष्टि से ये उपनिषद रोचक हैं। बस्ततः प्रथम वर्ग के उपनिषद भी अपनी सजीवता, स्कृति तथा व्यर्थ के पाव्डित्य से मुक्त होने के कारण अपनी एक विशेष प्रकार

श जब सब कामनाएं दूर हो जाती हैं, और जब मानव के हदय से सब वासनाएं बिळीन हो जाती हैं तब वह अमरत्व की प्राप्त करता है, और तब ही उसे ब्रह्मावासि होती है। (काठोप. २।६।१९)

की रोचकता लिये हुए हैं। परन्तु द्वितीय वर्ग के उपनिपदों की भाषा कई स्थानों पर ओजस्वी प्रवाह के स्तर तक पहुँचने लगी है। तृतीय वर्ग के अन्तर्गत प्रश्न, मैन्नायणीय और माण्ड्रक्य उपनिपद् हैं। इनमें गद्य के प्रयोग की पुनरावृत्ति हुई है; परन्तु वह गद्य प्रथम वर्ग के उपनिपदों के गद्य की अपेशा बहुत कुछ कम आप है और शैली लौकिक संस्कृत रचनाओं के समीप-वर्तिनी है। परवर्ती आथर्वण उपनिषद् चौथे वर्ग में रखे जा सकते हैं जिनमें से कुछ, गद्य में और कुछ पद्य में रचित हैं।

उपनिषदों में सबसे लघुकाय' ऐतरेय उपनिषद है, जिसमें केवल तीन अध्याय हैं। पहले अध्याय में आस्मा अधवा महा द्वारा जगत-सृष्टि तथा महा के सर्वोच न्यक रूप 'पुरुष' का स्वरूप प्रकट किया है। इस अध्याय का आधार बाग्वेद का पुरुष-सुक्त है, परन्तु उपनिषदों में वर्णित परम-पुरुष, आस्मा के द्वारा प्रसृत जल से उज्ञत, बताया गया है। इस अध्याय में आस्मा को 'पुरुष' के अन्तर्गत इन्द्रिय, मन और हृद्य इन तीन स्थानों पर स्थित बताया है, जो कमशः जामत, स्वम और सुपुष्ति नाम की तीन अवस्थाओं के समानात्तर है। द्वितीय अध्याय में आस्मा के त्रिधा जन्म का वर्णन है। पुनर्जन्म की समाप्ति ही मोश है जिसका स्वरूप स्वर्ग में अमर स्थान की प्राप्ति है। तृतीय अध्याय में आस्मा के स्वरूप का विवेचन करते द्वुप यह प्रकट किया है कि 'प्रजा ही महा है।'

कौचीतिक उपनिषद् एक विस्तृत रचना है जिसमें ४ अध्याय हैं। प्रथम अध्याय में मृत्यु के परचात् जीवातमा पुनर्जन्म प्रहण करने के छिये जिन दो मानों से प्रयाण करता है उनका विवरण है। दूसरे अध्याय में 'आरमा' के प्रतीक 'प्राण' (अर्थात जीवन) के स्वरूप का विवेचन है। अन्तिम दो अध्यायों में मह्मवाद का विवेचन करते हुए, 'इन्द्रियों पर इन्द्रियगोचर विवयों की निर्भरता है', 'तथा इन्द्रियों की प्राण एवं प्रज्ञानात्मा के साथ सापेचता है', इस सम्बन्ध में वाद-विवाद प्रस्तुत किया गया है। मुक्ति के साधन, ज्ञान की प्राप्ति का उच्च रसने वाले साधकों को यह उपदेश दिया गया है कि उन्हें विवयों अथवा अन्तःकरण की प्रवृत्तियों की तृष्टि में तरपर न होकर कर्म और ज्ञान के विवय पर मनन करना चाहिए; कारण, वही सर्वशक्तिमान् परमेश्वर तथा शरीरी आत्मा के रूप में वर्णित है।

सामवेद के उपनिषदों का प्रारम्भ ठीक उसी तरह साम से होता है जिस

१. इसका श्रायाम लगभग ४ अष्टमांश मुद्रित पृष्ठीं का है।

तरह ऋग्वेद के उपनिपदों का प्रारम्भ 'होता' नामक ऋत्विज् के द्वारा कर्हें जानेवालें 'उक्य' से हैं, और उसका तारपर्यं अन्योक्ति के द्वारा आध्यक्षान की प्राप्ति में परिणत होता है। समस्त उपनिपदों का एक ही आधार तथा एक ही प्रतिपादनकीली इस तथ्य को प्रकट करती है कि विभिन्न वैदिक शाखाएँ किसी सर्वसाधारण मौलिक परम्परा पर अवलम्बित हैं, और वह परम्परा ही अपने-अपने ढंग से विभिन्न उपनिपदों में सिद्धान्त ग्रन्थों के रूप में आकारित हैं।

यों सामवेदीय छान्दोग्य उपनिषद बृहदारण्यक से कुछ ही छोटा होते हुए तक्य महत्त्व का प्रत्य है; और उसमें भी बृहदारण्यक की भौति परम्परागत प्रचलित सामग्री के संकलन से घटित रचना होने के स्पष्ट लचन हैं। खान्दोग्य उपनिषद् के आठीं अध्यायों में प्रश्येक अध्याय एक स्वतन्त्रतः पूर्णरूप छिये हुए है, और उसके परिशिष्ट रूप में अनेक अंश पीछे खड़े हुए हैं जो मुक्व प्रतिपाच विषय के साथ बहुत ही स्वक्ष्य सम्बन्ध रखते हैं। इस उपनिषद् के प्रथम वो अध्यायों में साम का रहस्यपूर्ण अर्थ प्रकाशित किया गया है। साम के सक्य भाग का नाम 'उद्गीध' ( अर्थात् उच स्वर से गाया जानेवाळा गीत ) है। द्वितीय अध्याय का अन्तिम भाग अन्य विषयों के साध-साध 'ॐ' की उत्पत्ति, भार्मिक जीवन की तीन अवस्थाएँ, ब्रह्मचारी, गुःस्थ और यति तथा पतिथमं के अन्तिम स्वरूप संन्यास का विवेचन है। तृतीय अध्याय में वैशानर बढ़ा का प्रतिपादन है जिसका व्यक्त स्वरूप सूर्य है। आगे चलकर असीम ब्रह्म को पूर्ण एवं अविभक्त रूप में पुरुष के हृदय-पुण्डरीक में निवास करते हुए बताया है। तस्पन्नात् ब्रह्मावासि के साधन बताते हुए ब्रह्म और आश्मा (अथवा यों कहें जीवारमा और परमारमा ) के प्रेच का मीलिक सिदान्त प्रकट किया है। अध्याय की समाप्ति एक उपाव्यान से होती है. जो ऋग्वेद में प्रतिपादित तथा मनुस्मृति में वर्णित जगत्-सृष्टिवाद के बीच समन्वय स्थापित करता है। चतुर्थ अध्याय में ब्रह्म से सम्बन्ध रखने वाले प्राणवायु आदि विभिन्न तथ्वों का परस्पर विवाद देकर अन्त में देही मृश्य के पश्चात् ब्रह्मावासि किस तरह कर सकता है इसका उपदेश है।

ह्यान्द्रोग्य के पाँचवं अध्याय का प्वांधं बृहदारण्यक के हुटें अध्याय के आमुख से बहुत फुछ तुल्यरूप है। इस अंदा की महत्ता पुनर्जन्म के सिद्धान्त के कारण है। इस अध्याय के उत्तरार्ध का महत्त्व इस कारण है कि उसमें इस बहुरूप प्रस्वज्ञ जगन् की अवास्तिककता के सिद्धान्त की घोषणा सर्वप्रथम पाई जाती है। 'सस्य' ने स्वेच्छा से तीन प्राथमिक तस्कों का आविभांव

किया; ये तस्व अग्नि, जल और अब हैं, और ये ही आगे चलकर आकाश, वालु, अग्नि, जल और पृथ्वी — इन पाँच तस्वों में आविश्वंत हुए हैं। वहीं 'सत्य' जीवारमा होकर इन पश्चतर्यों में प्रविष्ट हुआ और वह त्रियुरकरण के द्वारा विभिन्न विकारों में परिणत हो गया। वस्तुतः ये विकार तो नाममात्र हैं; सत् ही यस्तु है, वहीं आस्मा है — 'तस्वमित'। सातवें अध्याय में ब्रह्म के उन रूपों का विवरण है जिनमें उसकी अर्चों की जा सकती है — ये रूप, 'नामन्' (नाम) से लगाकर 'भूमन्' (अर्थात असीम) तक, कमशः उत्तरोत्तर महस्व के हैं। ब्रह्म का यह अन्तिम 'भूमन्' रूप ही सब कुछ है और वहीं शरीर-स्थित आस्मा है। अन्तिम अध्याय के पूर्वार्थ में हृदयाकाश में और विश्व में स्थित आस्मा के स्वरूप का तथा ब्रह्मावासि के साधनों का विवेचन है। इस अध्याय का अन्तिम अंश वस्तुरूप आस्मा का उसके आभासित स्वरूप से विभेद मकट करता है और उसकी उन तीन अवस्थाओं का निर्वेश करता है जो भौतिक शरीर में, स्वम में, तथा सुपुसि के रूप में दील पहती हैं। इस तृतीय अवस्था में ही हमें सबे आस्मा का भान होता है जहाँ झाता और सेय के बीच विवेक लुस हो जाता है।

सामवेद का एक छोटा-सा उपिषद् और है जो तलवकार के नाम से प्रसिद्ध है। यह संज्ञा जाला के नाम पर रखी गई थी, परन्तु आगे चलकर जब यह अपनी प्राख्ता से प्रथक गिना जाने लगा तब से यह अपने प्रथम पद 'केन' को लेकर केनोपनिषद् नाम से बयात हुआ। इसमें एक दम प्रथक, दो भाग हैं। दितीय भाग अपेजाकृत यहुत प्राचीन है और नज्ञ में रखित है। इसमें बैदिक वेदवाओं के बहा के स्मथ सम्बन्ध का निरूपण है, साथ ही साथ यह भी बताबा है कि समस्त वैदिक वेदवाओं की प्रक्ति महा से अवास है और वे सर्वथा बढ़ा पर ही निर्भर हैं। प्रथम भाग पद्मनय है। वह उस समय की रचना प्रतीत होती है जब बेदान्त सिद्धान्त पूर्णरूप से विकसित हो जुका था। तदनुसार यह उपास्य सगुणब्रह्म का अज्ञेय निर्मुण ब्रह्म से पार्थक्व व्यक्त करता है:—

े'न तत्र चक्षुर्गंच्छति न वाग्गच्छति नो मनो, न विद्यो न विज्ञानीमो यथैतद्नुशिष्यात्''।

 <sup>&#</sup>x27;उस बड़ा को आँख से नहीं देखा जा सकता, न वाणी न मन ही उस तक पहुँच सकता है; वह अशेय है; हम नहीं समझ सकते कि कोई तत्सम्बन्धी उपदेश हमें दे सकता है।' (केनोप. १-१-३)

कृष्ण यञ्चवेंद के सभी उपनिषद परवर्ती प्रतीत होते हैं। मैन्नायण एक बड़ा गद्यबद्ध उपनिपद् है जिसमें यत्र-तत्र कुछ पद्यों का भी अन्तर्निवेश पाया जाता है। इसमें सात अध्याय हैं जिनमें से छुठे अध्याय के अन्तिम आठ प्रपादक और समग्र सातवाँ अध्याय परिशिष्ट रूप हैं। वर्ण एवं ध्वनि की विशेषताएँ इस उपनिषद् में भी ऐसी ही पाई जाती हैं जैसी कृष्णवज्रवेंद की मैत्रायणीय संहिता में हैं, इसी वजह इस उपनिषद् का स्वरूप आर्थ प्रतीत होता है। तथापि इतर उपनिपदों से लिए हुए उद्धरण, परवर्तीयुग में विकसित सांस्य सिखान्त के प्रारह्म का अस्तित्व, तथा येद-विरोधी विभिन्न नास्तिक दर्शनी की ओर स्पष्ट संकेत, संकछित रूप से इस उपनिषद् की परवर्तिता को अवस्तिक रूप से प्रमाणित करते हैं । वस्तुतः, यह उपनिषद् समस्त प्राचीन उपनिषदों के सिद्धान्तों का संशेष से विवरण देते हुए सीवय एवं बीद दर्शनी के विचारों से पूर्ण है। इस उपनिषद् का मुख्य भाग आत्मा के स्वरूप का निरूपण करता है जो इषवाकुवंश के राजा बृहद्वथ (सम्भवतः यह रामायण में निर्दिष्ट वही बृहत्रथ हो ) को बताया गया है। इस अंश में राजा बृहत्रथ मानव की भौतिक स्थिति की दुःशाध्मकता तथा चणिकता पर खेद प्रकट करता है। यदापि प्राचीन उपनिषदी में कहीं भी निराशा स्थान न पा सकी। परन्तु कहना होगा कि इस उपनिषद् में निर्वेद ही युक्पतः अभिन्यक्त है जो निश्चय ही सांच्य एवं यीज वर्शनों के प्रभाव का प्रतिफल है।

मैत्रायण उपनिषद् में विषय का विशेषन तीन प्रश्नों के रूप में प्रस्तुत है। प्रथम प्रश्न है 'आत्मा भौतिक वारीर में प्रवेष करता है' जिसका उत्तर यह है 'स्वयं प्रजापित ही अपने द्वारा निर्मित जबसृष्टि को स्थेतन बनाने के उद्देश्य से स्वतः हो भौतिक देह में पद्म प्राणवायु के रूप में प्रविष्ट होता है'। दूसरा प्रश्न है — 'पेसी दुःखात्मक स्थिति से किस तरह मुक्ति सम्भव है'? इस प्रश्न का उत्तर न वेदान्त और न सांचय मत के अनुसार, परन्तु एकदम कान्तिकारी भावना से दिवा गया है। कहा है— 'बाह्मणधर्म का वधावत् अनुसरण करनेवाले वर्णाश्रम-धर्म के अनुवायी सदाचारी जीव ही ज्ञान, तप और ब्रह्म के निद्धियासन से मोच प्राष्ठ कर सकते हैं। इस उपनिषद् में प्रधान देवता ब्राह्मणयुग की देव-न्नयी, अप्नि, वायु, एं सूर्य; और हीन देवता — काल, प्राण और अन्न; तथा लोकप्रिय तीन देवता—बह्मा, रुद्द और विन्यु, परम्मक्ष के मूर्तरूप बताये गए हैं।

इस उपनिषद् का शेष भाग परिशिष्ट जैसा है। तथापि इसमें कई

रोचक विषय हैं। हमें यहाँ भी ब्राह्मण प्रत्यों की तरह जगत-सृष्टि का उपाख्यान मिलता है। इस उपाख्यान में प्रकृति के तीन गुण तम, रज और सश्व का सम्बन्ध रुद्ध, ब्रह्मा और विष्णु से बताया है। यह आख्यायिका विशेष कर इस कारण महत्वपूर्ण है कि इसमें ऋग्वेद के दार्शनिक विचारों का परवर्ती सांक्य सिद्धान्तों के साथ समन्वय मिळता है। इसके अतिरिक्त इस अंश में यह भी प्रतिपादित है कि आत्मा का वाह्य प्रतीक सूर्य तथा आस्यन्तर प्रतीक प्राण है: और उनकी अर्चना प्रणव ( = ॐ ) के द्वारा तथा 'भू:-अव:-स्व:' - इन तीन व्याहतियों के साथ सावित्री मन्त्र के द्वारा करने का उपवेश भी है। ब्रह्मायाप्ति के साधनों में योगाभ्यास तथा सुदुप्ति अवस्था तक पहुँचाने वाली समाधि की साधना चताई है। इस उपनिषद में योग की कियाओं के सम्बन्ध में जो विवरण मिलता है वह परवर्ती योग-दर्शन में प्रतिपादित किया की अपेचा यहत ही लंचिस एवं अविकसित सा है। जाप्रत, स्वम एवं सुपुष्ति नामक तीन अवस्थाओं के अतिरिक्त एक तुरीयावस्था का भी उएडेल है जो मझ की सर्वोत्कृष्ट अवस्था है। अन्त में इस उपनिषद् में यह भी कहा है कि आत्मा केवल सत्यानृत की अनुभृति के किये ही बुग्डाश्मक भौतिक जगत में प्रविष्ट हुआ।

मैत्रायण से कहीं प्राचीन दो और उपनिषद् कृष्णयस्त्रवेंद के हैं। ये कार्टक और स्वेताश्वतर उपनिषद् के नाम से प्रवयात हैं। कार्टक में कोई १२० मन्त्र हैं, तथा खेताश्वतर में लगभग ११० हैं।

काठकोपनिषद् में वही निषकेतस् का उपाण्यान है जो तैसिरीय आद्याण के काठक भाग में मिळता है। उपनिषद् की कथा सर्वथा ब्राह्मण-भाग पर ही आधारित है। कारण, उभयन्न उपाण्यान का प्रारम्भ एकसा शब्दों से ही होता है। ऐसा छगता है काठकोपनिषद् मूळतः दो अध्यायों में से एक ही अध्याय का था। कारण, दृसरा अध्याय योग-सम्बन्धी विकसित विचारों तथा भीतिक पदार्थों की अस्यता-सम्बन्धी विचारों के कारण परवर्ती सिन्निक जैसा प्रतीत होता है। प्रथम अध्याय में एक प्रास्ताविक वर्णन है जिसमें आत्मा, किस प्रकार भौतिक देह में प्रवेश करता है और किस प्रकार योग द्वारा पुनः अपने स्वरूप में परिणत हो जाता है, बताया है। दूसरा अध्याय अपेचाछत कुछ कम सुरचित है; परन्तु उसका भी प्रतिपाद्य छगभग पहछे अध्याय के प्रतिपाद्य जैसा ही है। इस अध्याय के चतुर्थ प्रपाठक में आत्म-रवस्त्य का विवेचन करते हुए प्रकृति और पुरुष का ऐक्य भी बताया है।

पञ्चम प्रपाटक में आत्मा का विशेषतः पुरुष के रूप में भौतिक आविभांय का वर्णन है। आत्मा समस्त भूत प्राणियों में भ्यास होकर भी किस तरह निर्विकार रहता है — इसका सुन्दर निद्धंन प्रकाश और वायु के साथ साहरय बताते हुए प्रकट किया है: जिस तरह वायु सर्वत्र भ्यास होकर प्रत्येक स्थान पर उपलब्ध है, और जिस तरह विश्वच सुर्य सर्वत्र भ्यास हो इतर चड़ुओं के दोपों से मुक्त रहता है उसी तरह आत्मा सर्वत्र ओत-प्रोत होते हुए भी वाझ दोपों से अस्पष्ट हो सदा निर्विकार रहता है। अन्तिम प्रपाटक में बताया है कि परम निःश्रेयस् का साधन योग ही है। इस विवेचन के प्रसङ्ग में अनजाने एक विरोध उपस्थित हो गया है: आत्मा को सर्वेश्वर विगु कहते हुए भी प्रकृति के साथ उसका विष्कृत्र पार्थक्य बताया गया है। यह विरोध डीक वैसा ही है जैसा आगे चलकर वेदान्तदर्शन तथा साध्य-योग की परिपाटी में परिलक्षित होता है।

स्वयं खेताश्वतर उपनिषद् में यह उद्विखित है कि इस उपनिषद् की संज्ञा अपने निर्माता किसी व्यक्ति विशेष के कारण हुई है। अत एव यह 'उपनिषद् कुरणयञ्जवेद से सम्बद्ध है' — इस धारणा के छिये पर्याप्त आधार दीख नहीं पदता । इसकी विसंच्डुल रचना, वृत्तों की विषमता तथा अकारण परिवर्तन और इधर-उधर के उद्धरणों का अन्तर्नियेश इस मान्यता को सम्भावित कराता है कि यह उपनिषद् जिस रूप में अधुना उपलब्ध है एक व्यक्ति की कृति नहीं हो सकती। जो भी हो, जिस रूप में यह उपनिषद् हमें मिळता है वह निश्चय ही काठकोपनिषद् से परवर्ती कहा जा सकता है; कारण, इसमें कई अंदा ऐसे हैं जिनका आधार न केवल काठकोपनिषद् की उक्तियाँ हैं अपितु कई पद्य तो शब्दताः उपात्त हैं । इसके अतिरिक्त इस उपनिषद् की अवांचीनता उसमें प्रतिपादित योग-शास्त्र के विकसित सिद्धान्तों के द्वारा भी अभिलक्षित होती है। साथ ही साथ, वेदान्तदर्शन के अनेक सिद्यान्तों का निश्चित रूप से प्रति-पाइन भी इसी तथ्य को प्रमाणित करता है; कारण, वे सिद्धान्त पूर्वतन उपनिषदीं में कहीं नहीं मिलते, अथवा कहीं मिलते भी हैं तो केवल आभास-मात्र । ऐसे सिद्धान्तों में से कतिपय उदाहरण के रूप में बताये जा सकते हैं:---करुपान्त के समय ब्रह्म के द्वारा जगत् का प्रलय और पुनः यथापूर्व जगत् की सृष्टि, जगत् को बहा की माया का रूप मानना । साथ ही साथ खेताखतर का रचयिता, ब्रह्म को सविता, ईशान और रुद्र के रूप में व्यक्त होने की एक विचित्र सी बात कह जाता है। यदापि उस युग में रह का नाम 'किव' प्रचितित न हो पाया था तथापि शिव पद को रुद्द के विशेषण रूप में बहुधा प्रयोग करना इस बात को प्रकट करता है कि शिव परमेश्वर का बाचक होने जा रहा था। इस उपनिषद में हमें सांख्यदर्शन के मौक्ति सिद्धान्त का प्रति-पादन तथा अनेक पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग मिलता है, यश्वपि इस उपनिषद का मुख्य दक्षित्रोण पूर्णरूप से वेदान्तदर्शन के अनुरूप है, उदाहरणार्थ— 'प्रकृति ब्रह्म की माया का ही दूसरा रूप है।'

शक यज्ञवेद से सम्बद्ध बृहदारण्यक उपनिषद् उपनिषदों में सबसे बड़ा, तथा छान्दोग्य को छोब, सबसे अधिक महत्त्व का भी कहा जा सकता है। विभिन्न छोटे-छोटे ग्रन्थों को लेकर रचे हुए किसी भी संक्षित ग्रन्थ होने के लक्षण इसमें खान्तोस्य की अपेका कहीं अधिक स्पष्ट हैं। बृहदारण्यक उपनिषद में ३ भाग हैं, और प्रत्येक में दो दो अध्याय हैं। भाष्यकारों की परम्परा के अनुसार भी इसका अन्तिम भाग एक परिशिष्ट रूप है। इसकी संज्ञा खिल-काण्ड है जो प्रतिपादित विषय के सर्वधा अनुरूप है। याज्ञवश्रूच का अपनी दो पक्षियों के साथ सम्बाद लगभग इकसार दाव्यों में प्रथम और द्वितीय काण्ड में वर्णित है। इसके पहले और दूसरे काण्ड वस्तुतः पहिले प्रथम्प रहें होंगे। इन दोनों काण्डों के (तथा शतपथ बाह्मण के दशम अध्याय के) अन्त में ऋषियों की बंशावली दी गई है। इनवी परस्पर तुलना करने से यह प्रमाणित होता है कि इस उपनिषद् का प्रथम काण्ड ( मयुकाण्ड ) और व्सरा ( याज्ञवतस्य काण्ड) शुक्र यज्ञवंद के अन्तर्गत ही प्रथक-पृथक उपनिषदी के रूप में ९ पीड़ियों तक माने जाते रहे, तरप्रधात महर्षि अग्निवेश के द्वारा एकीकृत किये गये, और तब ही तृतीय भाग भी ओड़ा गया जिसमें अनेक प्रकार के विषय संक्रित हैं। इन्हीं वंशाविष्ठयों के आधार पर यह निर्णय भी सम्भावित है कि ब्राह्मण प्रन्थों की परम्परा में निर्दिष्ट ऋषियों की वंशायकी उपनिषदों की परम्परा से भिन्न थी।

सर्वप्रथम अश्रमेश याग की रहस्याध्मकता का विवेचन करते हुए उसे विश्वरूप कहा है। इसका उपक्रम करते हुए प्रथम अध्याय में प्राण को आध्मा का प्रतीक कह कर आध्मा (ब्रह्म) से जगत्सृष्टि को बताते हुए समस्त प्राणियों का आधार वही परमाध्मा कहा गया है जो प्रतिशरीर जीवाध्मा के रूप में दीख पदता है। देवार्चन के प्रति प्रयुक्त तार्किक दृष्टि से प्रकट होता है कि यह अंश पूर्वपुग की रचना है जिसमें देवताओं की जपेचा आध्मा के अधिक महस्व का सिद्धान्त अपने प्रभाव को जमाये हुए था। दूसरे अध्याय में जात्मस्वरूप तथा आत्मा के दो रूप—पुरुप और प्राण-के सम्बन्ध में विवरण है। इस उपनिषद के द्वितीय काण्ड में चार आष्या-रिमक संवाद हैं जिसमें याज्ञवरूष ही प्रवक्ता हैं। उनमें से पहला ( ३,१-९ ) एक सविदत्तर विवाद है जिसमें महर्षि कमन्नः वादियों पर अपना विजय प्रमाणित करते हैं। इस विवाद में सबसे रोचक निर्णय यह है कि बड़ा सिद्धान्ततः यद्यपि अज्ञेय है तथापि उसका ज्ञान साध्य है। दूसरे वाद में राजा जनक और याज्ञवरूष के थीच संवाद है जिसमें अन्य ऋषियों द्वारा ब्रह्म के स्वरूप के सम्बन्ध में दी हुई 'प्राण भथवा मन ही ब्रह्म है' जैसी हः परिभाषाओं का याज्ञवरूष खण्डन करते हैं। अन्त में महर्षि वाज्ञवरूष आस्म-निरूपण करते हुए कहते हैं कि 'वह अगोचर, अविनाशी, सर्वेश्वर तथा अविचल है'।

तृतीय वाद में (४, १-४) में जनक और याज्ञवहक्य के बीच एक और संवाद है। इसमें जीवारमा की छः अवस्थाओं का चित्र अक्टित किया गया है। ये अवस्थायों हैं — जायत, स्वम, सुपुति, मृत्यु, पुनर्जन्म और मोच। भाव-मीन्वर्य, विचारों की उदाचता, तर्क-वल तथा सुन्दर निदर्शनों के वाहुक्य के नाते यह संवाद न केवल उपनिपदों में ही वरन् अक्षिल भारतीय साहित्य के नाते यह संवाद न केवल उपनिपदों में ही वरन् अक्षिल भारतीय साहित्य में अम्रतिम है। इसकी साहित्यिक सैली बीच-बीच में सुम्रियत अनेक पद्यों के सीष्ठव से अध्यन्त सुचाठ हो गई है। ये पद्य निश्चय ही वाद में ओड़ हुए हैं। जीवारमा की स्वमादस्था का वर्णन करते हुए कहा है —

'प्राणेन रक्षज्ञवरं कुलायं वहिष्कुलायादसृतश्चरित्वा । स ईयतेऽसृतो यत्र काम<sup>थ्</sup> हिरण्मयः पुरुष एक ह<sup>थ्</sup>सः ॥

स्यप्रान्त उचावचमीयमानो । रूपाणि देय× कुरुते बहुनि ॥

१. 'प्राणों से गुरक्षित, निम्न स्तर के निश्वास को छोड़ कर उससे ऊपर उठा हुआ अमर जीवात्मा उड़ता है और जैसा चाहता है वैसा उस गुनहले पंखवाले, अमर, आत्मरूपी राजहंस के चारों और मंडराता है।' ( बृह. ४।३।१३ )

स्वप्नावस्था में वह ऊपर नीचे अनेक रूप रूपान्तर की दिव्य रूप से धारण करता हुआ विहार करता है (बृह. ४।३।१३)

तरपश्चात जीवारमा की सुषुष्ठि अवस्था का विवरण है —

ैतयथास्मिश्नाकादो श्येनो वा सुपणों वा विपरिपत्य श्रान्तः सर्द्रत्य पक्षी सँद्धयायैव भ्रियते प्रवमेवायं पुरुष प्रतस्मा अन्ताय भावति यत्र सुप्तो न कञ्चन कामङ्कामयते न कञ्चन स्वर्म पश्यति ॥

ैतद्वा अस्यैदितिच्छन्दा अपदृतपाप्माऽभय १ रूपं तद्यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्यको न बाद्यं किञ्चन वेद नान्तरमेवमेवायं पुरुषः प्राक्षो नात्मना सम्परिष्यको न बाद्यं किञ्चन वेद नान्तरम् ।

ऐसा जीवारमा जिसकी मुक्ति नहीं होती—प्रत्यकार कहता है—सुखु के पक्षात तत्काल ही नृतन शरीर को प्रहण करता है। मध्य में उसे दूसरी दुनियाँ में कहीं भी अपने कमों का फल भोगने के लिये अवकाश नहीं होता। परन्तु वह तत्काल ही अपने कमांनुसार तथा यीजिक स्तर के अनुरूप दूसरा जन्म प्रहण कर लेता है। —

ैतद्यथा तृणजलायुका तृणस्यान्तं गत्वाऽन्यमाक्रममाक्रम्यातमान-मुपस १ हरत्येवमेवायमात्मेव १ शरीरं निहत्याऽविद्यां गमयित्वाऽन्यमा-क्रममाक्रम्यात्मानभुपस १ हरति ।

५ जिस तरह गरुड़ अथवा श्येन पक्षी आकाश में विहार करता हुआ यक कर अपने पंखों को सिकोड़ लेता है और नीचे आने की चेष्टा करता है उसी तरह जीवात्मा विराम के लिये अपुति अवस्था को पाने की इच्छा करता है— उस समय न उसके मन में कोई इच्छा रहती और न वह स्वप्न ही देखता है।

<sup>(</sup> बृह. ४।३।१९ )

२. 'वही वास्तविक स्वरूप है जिसमें वह पाप और भय से मुक्त हो इच्छा से अतीत हो जाता है। जिस तरह कमनीय कान्ता के भुजबन्धन में व्यक्ति न बाहर न भीतर किसी बस्तु की इच्छा करता है उसी तरह वह चेतन बहा से समाश्विष्ट जीवात्मा बाह्याभ्यन्तर किसी पदार्थान्तर के प्रति आसक्ति नहीं रखता।'

३. जिस प्रकार एक काष्ट्रकीट एक पत्ते के सिरे तक पहुँचने पर पुनः अपनी यात्रा प्रारम्भ कर पत्ते के दूसरे सिरे पर पहुँचता है उसी तरह जीवात्मा अपने पुरातन एक शरीर को छोड़, अझानवश पुनः अपनी यात्रा प्रारम्भ करता है और दूसरा जन्म विताता है। ( अह. ४।४।३)

ैतद्यथा पेशस्कारी पेशस्तो मात्रामुपादायान्यश्रवतरं कल्याणतरः क्यं तनुते प्रवमेवायमात्मेदः शरीरं निद्दत्याऽविद्यां गमयित्वाऽन्यन्न-वतरं कल्याणतरः क्यं कुरुते पित्र्यं वा गान्ध्यं वा दैवं वा प्राजापत्यं वा बाह्यं वान्येषां भूतानाम् ।

जिसने ब्रह्म साथास्कार कर लिया है उसके प्राण उस्क्रमण नहीं करते। वह ब्रह्म में छीन हो जाता है — वह ब्रह्मरूप हो जाता है —

ेयचथाऽहिनिर्व्वयनी बल्मीके मृता प्रत्यस्ता शयीतैबमेवेद् शरीर शेतेऽथायमशरीरोऽमृतः प्राणो ब्रह्मेव ।

यह आक्यान उस समय का है जब वाज्ञवल्क्य संसार स्वागने की इच्छा से बनगमन के लिये उद्यत होते हैं।

चौधे प्रकरण में याज्ञवहक्य तथा उनकी पत्नी का संवाद है — इस अंश में ऐसे कई सक्केत मिलते हैं जो प्रमाणित करते हैं कि यह पूर्व अध्याय में (२, ४) वर्णित याज्ञवहक्य-मैग्नेथी संवाद का केवल रूपान्तर है।

परिविष्ट भाग के पहिले अध्याय में १५ भाग हैं जो प्रायः छोटे-छोटे हैं, जीर उनका प्रतिपाय भी एक दूसरे से असम्बद्ध सा है। अत एव कहा जा सकता है ये प्रथक-प्रथक् समय की रचनायें हैं। दूसरा अध्याय अवस्य ही एक छम्बा और महत्त्वपूर्ण अंश है जो छान्दोम्य के अनुरूप पुनर्जन्म के सिद्धान्त का विवेचन करता है। इस अंश में प्रतिपादित विचार याज्ञवल्क्य की विचार-परम्परा से इतने भिन्न हैं कि माल्यम होता है कहीं यह अंश किसी अन्य शाला से सम्बद्ध है और असावधानी के कारण इस उपनिषद् में प्रतिपाद्य विपय के विशेष महत्त्व के कारण जोड़ दिया गया है। इस अंश के प्राग्वर्ती तथा अनुवर्ती

१. जिस तरह एक स्वर्णकार एक प्रतिमा के लिये सामग्री एकत्र कर हयाँ हो से एक नवीनतर अधिक सुन्दर वस्तु बनाता है, उसी तरह जीवात्मा अपने शरीर को त्याग कर मायावश दूसरा नवनृतन स्वरूप धारण करता है, चाहे वह पितराँ जैसा या गम्धवाँ या देवताओं जैसा, अयवा प्रजापित या ब्रह्मा अयवा अन्य किसी प्राणी जैसा हो। ' ( यृह. ४।४।४ )

जिस तरह सर्प मर जाता है और अपनी ख़बा को बस्मीक पर छोढ़
 देता है और उसका शरीर ज्यों का त्यों पड़ा रहता है उसी तरह देही देह त्याग
 देता है और अशरीरी अमर आत्मा विशुद्ध बड़ा रह जाता है। ( बृह, ४।४।७ )

अंदा भी खान्दोग्य से मिलते-जुलते होकर ऐसे लगते हैं जैसे वे भी वाद में ही जोड़े गये हीं।

न केवल यही सबसे बड़ा एक उपनिषद् शुक्त यञ्जवेद से सम्बद्ध है अपितृ एक और बहुत ही छोटा उपनिषद् भी है जिसमें केवल १८ ही सम्बद्ध है। यह अपने प्रथम सम्ब के प्रथम काव्द को लेकर ईशोपनिषद् के नाम से प्रक्षात है। बस्तुतः, यद्यपि यह वाजसनेवि संहिता का अन्तिम अध्याय है तथापि यह परवर्ती शुन की रचना है। यह बृहदारण्यक के अन्तिम भाग से समकालिक रचना है; और छाटकोपनिषद् की अपेचा कहीं अधिक प्रीढ़ और विकसित है। यह खेताश्वतर से पूर्वतन प्रशीत होता है। ईशोपनिषद् का मुख्य लक्ष्य जीव और आस्मा के ऐक्ष्य को समझने वाले तथा ज्ञानहीन व्यक्तियों के बीच बैपम्य को प्रतिपाद्य करने का है। बस्तुतः इसमें बेदान्त दर्शन के आधारभ्यत सिद्धान्तों का सुन्दर सर्वेचण उपलब्ध होता है।

अधर्ववेदसे सम्बन्ध रखने वाले उपनिषद् अनेक हैं। उनकी संख्या अगणित है। परन्तु प्रामाणिक संग्रह बताते हैं कि आधर्षण उपनिषदों की संख्या सब मिला कर २७ है। अधिकांश वे बहुत पिछुले युग की रचनाएँ हैं — वे प्रायः बेदोत्तरकाल के हैं। तीन उपनिषदों को छोड़ कर शेष तो प्रराणों के समकालिक कहे जा सकते हैं। उनमें से एक तो विक्कुट मुसलमानी रचना है जिसका नाम अञ्जोपनिषद् है। श्रेताश्रतर जैसे कतियव उपनिषदों को छोड़ प्रथम तीन वेदों से सम्बद्ध, प्राचीन उपनिषद् विभिन्न वैदिक शासाओं के सिद्धान्त-प्रस्थ हैं । ये ब्राह्मणप्रन्थों से सम्बन्ध रणते हुए परिशिष्ट ग्रन्थ हैं । इसी कारण उन उपनिषदों के नाम भी अपनी-अपनी वैदिक शाला से ही बने हैं। इसके विपरीत, मण्डक और जाबाछि जैसे ऋछ उपनिषदों को छोड़, शेप अधर्ववेद के उपनिषद वैदिक शासाओं से सम्बद्ध न रहे और उनके नाम भी प्रतिपाद्य विषय के आधार पर अथवा अन्य किसी कारण से रखे गये हैं। प्रायः वे ईश्वरपरक, योगाभ्यास, वतिधर्म अथवा असाम्प्रदायिक उन संघी के विचारों का प्रतिनिधित्व करते हैं जो वैदिक शासाओं की परस्परा का अनुकरण करते हुए अपने-अपने उपनिषद् चनाना चाहते थे। ऐसे उपनिषद् किसी आभ्यन्तर सम्बन्ध के कारण अथर्ववेद से संबद्ध न हुए, परन्तु अंदातः इसका कारण यह था कि अधर्व के अनुयायी भी अपने सिद्धान्त प्रन्थ चाहते थे, और अंशतः यह कारण था कि चौथा देद इतर वैदिक शालाओं के धार्मिक संघों की जागरूकता के कारण बाह्य तच्यों के अन्तर-प्रवेश से सुरश्चित न था।

अधर्ववेद के उपनिषदों में प्रतिपादित सर्वसाधारण मुख सिद्धान्त ही इन विभिन्न उपनिपरों में पृथक्-पृथक् विशेष दिशाओं में विकसित हुआ है। तदनसार ये उपनिपद चार वर्गों में विभाजित किये जा सकते हैं। प्रत्येक वर्ग में अपेचाकृत प्राचीन और परवर्ती उपनिषद् हैं। ये चारों वर्ग तिथिक्रम के अनुसार समानान्तर रचनाएँ प्रतीत होती हैं। प्रथम वर्ग में वे उपनिपद रखे जा सकते हैं जो आत्मा के स्वरूप का साचात् विवेचन करते हैं। ऐसे उपनिपदों का प्रतिपाद इतर बेदों के उपनिपदों जैसा है और वे अपने सुख्य विषय को ही प्रीदतया प्रतिपादन करने के अतिरिक्त विषयान्तर का विवेचन नहीं करते । दूसरे वर्ग के उपनिषद् वे हैं जो मौलिक सिद्धान्त को सिद एवं गृहीत मान कर प्रणव अचर 'के', के अवयवों के ऊपर आधारित योग-समाधि के द्वारा आश्मतस्य में विलीन होने की प्रक्रिया का विवेचन करते हैं । इस वर्ग के सब ही उपनिषद् पश्चद हैं और छोटे-छोटे से । सामान्यतः इनमें छत्रभग २० पद्म पाये जाते हैं। तृतीय वर्ग के उपनिषदों में सन्यासी के धर्मों का वर्णन है। कारण, सन्यास ही उपनिषद् में प्रतिपादित सिद्धान्त का कियात्वक प्रतिकठ है जिसका स्वीकार श्रेयस्साधन बताया गया है। ये उपनिषद् भी यहत छोटे-छोटे से हैं और गराबद हैं। कहीं-कहीं उनमें पद्मकीली का भी प्रयोग पाया जाता है । चीधे वर्ग के उपनिपद सम्प्रदायवादी हैं। इनमें सर्वमान्य शिव (ईशान, महेश्वर, महादेव आदि नामों से श्यात) तथा विष्यु ( नारावण, नृसिंह आदि ) देवताओं को आत्मरूप बताबा है। साथ ही साथ विष्णु के विभिन्न अवतार भी मानव देह में आत्मा के ही व्यक्तरूप माने गये हैं।

आयवंग उपनिपदों में सबसे प्राचीन और महत्व के उपनिषद् वे हैं जो बेदान्तदर्शन के सिद्धान्त को प्रामाणिक रूप से प्रकट करते हैं। ऐसे उपनिषद् मुण्डक और प्रश्न हैं, और बहुत कुछ तद्भृप माण्ड्रम्य भी है।

प्राचीन वेदों के उपनिषदों के बहुत कुछ तुल्य प्रथम दो उपनिषद हैं और सहराचार्य और बादरायण ने वेदान्त दर्शन के प्रमाणभूत उसके उद्धरण लिये हैं। वस्तुतः ये ही उपनिषद अधवेवेद के मीलिक तथा न्यायतः प्राप्त मन्य कहे जा सकते हैं। आगे चलकर जिस प्रकार बीख मिन्न अपने सिर को मुण्डित रखने लगे उसी तरह मुण्डित सन्यासियों का एक वर्ग हुआ करता था जिन्हें 'मुण्ड' कहते थे। उन्हीं के नाम पर 'मुण्डक उपनिषद' की संज्ञा कियत की गई है। यह उपनिषद सबसे अधिक मान्य है, इस

कारण नहीं, कि इसका विषय नवीन या मौलिक हैं। प्रतिपाध तो अधिकतर प्राचीन प्रन्थों से ही उपाल है तथापि इस उपनिषद् की सर्वमान्यता का कारण परारचना का सौन्दर्य और प्राचीन वेदान्त सिद्धान्त का विद्युद्ध एवं प्रामाणिक रूप में विवरण है। सुण्डक उपनिषद् पर छान्दोस्य, और काठक उपनिषदों की छाप प्रतीत होती है। इस उपनिषद् में तथा श्रेताश्वतर और कृष्णयस्त्रवेदीय बृहजारायणोपनिषद में दिये हुए कई अंश समान पाये जाते हैं जिससे ऐसा लगता है कि सुण्डकोपनिषद् उसी युग की रचना होकर श्रेताश्वतर और बृहजारायण के बीच की रचना है। सुण्डकोपनिषद् में तीन अध्याय हैं। सामान्यतः, इन अच्यायों में कमशः नद्धाना के अधिकारी, प्रमावाद और महावासि का प्रकार बताया है।

प्रभोपनिषद् राद्यसय रचना है और अधर्व की पिष्पळाद शाला से सम्बद् है। इसमें छः ब्रह्मचारियों द्वारा महर्षि पिष्पळाद से वेदाश्त सिद्धाश्त के छः मूळतच्यों पर प्रश्न किये गये हैं। इसी कारण इस उपनिषद् की संज्ञा प्रश्नो-निषद् हुई। छः प्रश्न ये हैं — प्रकृति और प्राण की प्रजापति से उरपतिः, जीवनाधार अन्य शक्तियों की अपेचा प्राण की महत्तरताः, जीवनाधार शक्तियों का स्वरूप और विभाजनः, स्वप्नावस्था और सुष्तिः, प्रणव की उपासनाः, और जीवारमा के योदश अवयव।

माण्युक्य बहुत ही कोटा गद्यरिकत उपनिषद् है। उसका आकार शायद ही इस पुस्तक के दो प्रष्ठ का हो। यद्यपि उसकी संज्ञा ऋग्वेद की एक छुसप्राय शासा के नाम पर आधारित है तथापि यह आधर्षण उपनिषदों में ही माना गवा है। यह उपनिषद् प्राचीन वेदल्ली के गद्यासक उपनिषदों से अधिक परवर्ती जान पदता है। कारण, इस उपनिषद् की संक्षिस एवं केन्द्रित रचना-शैली उन प्राचीन उपनिषदों की अति-विस्तृत तथा अकम रचनासैली से अव्यधिक विभिन्न है। साथ ही साथ यह ध्यान देने योग्य है कि माण्युक्य मैन्नायण उपनिषद् के साथ निकट सम्पर्क दील पदता है। अतः माण्युक्य मैन्नायण के बाद की रचना हो सकती है। तथापि आधर्वण उपनिषदों के चतुर्ध वर्ग की शेष रचनाओं की अपेषा माण्युक्य अवश्य ही प्राचीनतर प्रतीत होता है; कारण उसमें प्रणव की तीन ही मात्रा मानी गई है, न कि सादे तीन। इस उपनिषद् की मीलिक मान्यता यह है कि प्रणव विश्व का प्रतीक है। इस सम्बन्ध में यह उदल्लेल आवश्यक है कि शक्राचार्य ने कहीं भी माण्युक्य से उद्धरण नहीं दिया मगर इस उपनिषद् का म केवल अथवंवेद के ही अन्योप्तिषदों पर गहरा प्रभाव है अपितु वेदान्त दर्शन के सारभूत 'वेदान्तसार' नामक प्रतिष्ठित अन्य के रचयिता ने इतर उपनिषदों की अपेक्षा कहीं अधिक मात्रा में इसी उपनिषद् से उञ्जरण दिये हैं।

गोडिपादकारिका: — माण्ड्रक्योपनिषद् की सर्वोपिर महत्ता इसमें है कि उसने भारतीय दर्शन के एक अद्भुत प्रन्थ, 'गोडिपादकारिका' को जन्म दिया। इस प्रन्थ में कोई २०० से अधिक पद्य हैं जो ४ अध्यायों में विभक्त हैं। पिढ़ले अध्याय में माण्ड्रक्योपनिषद् परिगृहीत है। इन कारिकाओं की प्रतिष्ठा इतनी है कि इसके ४ अध्याय ४ उपनिषद् ही माने जाते हैं। हो सकता है — कारिकाओं के रचयिता वही थे जो बेदान्त के महाभाष्यकार सक्कर ( 400 ई०) के गुरु प्रयपाद गोविन्द के गुरु थे। शक्कर का दृष्टिकोण तत्त्वता वही है जो कारिकाकार का है। और कारिका में प्रतिपादित अनेक विचार एवं रूपक ठीक वही हैं जो शक्कर के भाष्यों में सर्वतः प्रयुक्त हैं। सच तो यह है कि गौडपाद के ही सिद्धान्तों को शक्कराचार्य ने कमवद रूप से ठीक उसी तरह रखा जिस तरह प्छेटों ने परमेनिडीझ के सिद्धान्तों को रखा था। वास्तव में इस भारतीय रचना में सर्वत्र व्यास दो मुख्य विचार हैं: — एक, अद्भैतवाद और दूसरा, अजाति (जगन्मिष्यावाद); और ये विचार, आचार्य डाइसन कहते हैं, ग्रीक दार्शनिक के विचार के सुख्य हैं।

कारिका का प्रथम अध्याव तो माण्ड्रवय उपनिषद् का पश्चमय अनुवाद ही है। विशेषता इतनी ही है कि उसमें जगत को माया अथवा किसी तरह भी ब्रह्म का विकसितरूप नहीं बताया है; परन्तु कहा है कि वह ब्रह्म का ही स्थमाव है, ठीक उसी तरह जैसे मयूल का प्रकाश रविविम्ब से अपूथक् है। कारिका का शेष अंश उपनिषद् से स्वतन्त्र है और उसमें प्रतिपादित थिचार उपनिषद् के विषय से बहुत कुछ आगे बढ़े हुए हैं। कारिका के दूसरे अध्याय का नाम 'बैतध्य' है जो जगत् की सत्ता के सिद्धान्त को वितय या मिध्या प्रमाणित करता है। जिस तरह अध्यकार में रज्य पर विवर्ष रूप से सर्प भासित होता है उसी तरह अज्ञान के तिमिर में आत्मा पर विवर्ष रूप से जगत् की मिध्या-प्रतीति होती है। आत्मा को किसी तरह भी प्रत्यण का विषय मानने का प्रयक्ष करना ब्यर्थ होशा। कारण, प्रत्येक प्रमाता के आत्म-विषयक विचार जगत् के सम्बन्ध में अपनी अपनी अनुमूति पर निर्भर हैं। कारिका के तृतीय अध्याय का नाम है अद्वेत, जिसमें परमारमा का जीवारमा के साथ ऐक्य का सिद्धान्त स्थापित किया है। जिस तरह घटाविष्ड्रम आकाश अनविष्ड्रम आकाश से अभिन्न है उसी तरह जीवारमा परमारमा से अभिन्न है। छृष्टि की उरपित तथा नानारव के विषच में तर्क करते हुए कारिकाकार इस सिद्धान्त को प्रस्तुत करते हैं कि कार्य कारण से भिन्न नहीं हो सकता। सतो जन्म का सिद्धान्त असिद्ध है। कारण, उस मत में तो उरपित उसी की हो सकती है जिसकी सत्ता पूर्वतः विद्यमान हो। उसी तरह असतो जन्म का भी सिद्धान्त असिद्ध है। कारण, जिसकी सत्ता नहीं वह पदार्थ वरुषात्रच्या की भी ति असिद्ध है। कारण, जिसकी सत्ता नहीं वह पदार्थ वरुषात्रच्या की भी ति असिद्ध है।

कारिका का चतुर्यं अध्याय 'अखातद्यान्ति' कहळाता है। इसंका तारपर्यं है आग की चरकी का बुझाना या अग्निचक का प्रशमन। यह रूपक बढ़ा सुन्दर है जिसके द्वारा जगत् के नानास्त्र तथा उसकी उत्पत्ति का रहस्य समझाया गया है। जिस तरह एक छकड़ी के सिरे पर आग सुलगा दी जाय और उसे जोर से युमाया जाय तो सारे चक में आग धूमती हुई नज़र आती है जो भी एक सिरे को छोड़ और कहीं से आग नहीं निकळती; उसी तरह अग्नि या तेज संसार चक्र में विज्ञान को छोड़ कर अन्यन्न कहीं नहीं, और जगत् के विभिन्न स्वरूप इसी 'विज्ञानं जहां' के स्फुळिक्न मान्न हैं।

### अध्याय ९

सूत्र

( \$0 go 400-800 )

#### कल्पसूत्र

जिस तरह उपनिषद् बाह्मण-साहित्य में प्रतिपादित आध्यारिमक विचारी को विकसित करते हैं तथा वैदिक दर्शन के सिद्धान्त प्रन्थ हैं उसी तरह श्रीत-सुत्र ब्राह्मण-साहित्य में वर्णित कर्मकाण्ड को विकसित करते हैं, यद्यपि वे उपनिषदों की भौति 'श्रुति' के अन्तर्गत नहीं माने गये हैं। उन्हें वह पुनीत भाव प्राप्त नहीं हुआ है, सम्भवतः इस कारण कि वे प्रन्थ पुरोहितीं की मीलिक परम्परा की सहायता से माहाण प्रन्थों के आधार पर इस दृष्टि से रचे गये थे कि वे प्रयोग विधि की व्यावहारिक आवश्यकताओं की पूर्ति कर सकें। श्रीतसूत्रों में सबसे प्राचीन प्रन्थ लगभग उस समय का है जब बीज धर्म का प्राहुआंब हुआ था । सच तो यह है कि एक प्रतिद्वनद्वी धर्म के उदय ने ब्राह्मण-धर्म के कर्मकाण्ड को विधिवत पद्मति के रूप में प्रधित करने के प्रयास को प्रोत्साहित किया। बीद धर्म के अनुयायियों ने भी बाह्मणों की सूत्र पद्ति को धार्मिक सिद्धान्तों के प्रतिपादन के लिये परम उपयुक्त साधन समझा; और तदनुरूप उन्होंने पाली भाषा में अपने प्रारम्भिक प्रन्थों का निर्माण प्रस्तुत किया। करुपसूत्र उस समग्र सूत्र-साहित्य की व्यापक संज्ञा है जिसमें वेद की शासा से सम्बद्ध सम्पूर्ण धार्मिक नियम एवं प्रक्रिया का विवरण है। जिस शासा की ऐसी सम्पूर्ण सामग्री सुरश्चित रही है उसी कश्पभाग का श्रीतसूत्र प्रथम एवं विस्तृत अंश है।

: ? :

## श्रीतस्त्र

अरुवेद से सम्बद्ध हमें दो श्रीतसूत्र मिलते हैं जो शाङ्कायन एवं आश्वलायन के नाम से प्रसिद्ध हैं। ये दो विभिन्न चरणों से सम्बद्ध हैं। शाङ्कायन शाला बह है जो आगे चलकर उत्तर गुजरात में यस गई थी और कृष्णा के मध्य प्रदेश में व्याप्त हुई। दोनों शाखाओं में लगभग प्रयोग-पद्धित इकसार है; परन्तु राजस्य महायागों का विवरण शाङ्कायन धीतस्त्र में अधिक विस्तार से दिया है। यह सूत्र शाङ्कायन ब्राह्मण से सम्बद्ध है, और प्रतीत होता है कि विषय और शैली के नाते तथा ब्राह्मण से अधिक निकट होने के कारण आधालायन सूत्र की अपेषा प्राचीनतर है। शाङ्कायन श्रीतस्त्र में १८ अध्याय हैं जिसके अन्तिम दो अध्याय कौषीतिक आरण्यक के प्रथम दो अध्याय के तुष्य-रूप हैं और याद में जोदे हुए लगते हैं। आधालायन श्रीतस्त्र में १२ अध्याय हैं और वह ऐतरेय ब्राह्मण से सम्बद्ध हैं। आधालायन श्रीतस्त्र में १२ अध्याय हैं और वह ऐतरेय ब्राह्मण से सम्बद्ध हैं। आधालायन श्रीत यह एतरेय ब्राह्मण से सम्बद्ध हैं। आधालायन श्रीत यह परम्परा के अनुसार शीनक के शिष्य थे।

सामयेद से सम्बद्ध तीन श्रीतस्त्र हैं, उनमें सबसे प्राचीन मशक द्वारा रिचत है और उसका नाम 'आर्वेषकरुप' है। इस प्रश्य में पद्धविश माह्मण में दिये हुए कम के अनुसार सोमयाग की विभिन्न संस्थाओं से सम्बद्ध स्तुतियों की परिगणना मान्न है। लाल्यायन द्वारा प्रणीत श्रीतस्त्र कीशुमी शाला का अभिमत प्रश्य है। मशकस्त्र की भौति यह भी पद्धविश माह्मण से बहुत निकट सम्बन्ध रखता है। इसमें आचार्य मशक का उहेल भी प्रमाण रूप में कई जगह पर मिलता है। द्वाह्मायणों का श्रीतस्त्र लाल्यायन स्त्र के साथ बहुत कुछ समानान्तर है; और वह सामवेद की राणायनीय शाला का प्रयोगकरूप माना जाता है।

शुक्क यजुर्वेद से सम्बद्ध कारवायनप्रणीत श्रीतस्त्र है। इसमें २६ अथवाव हैं और इसकी प्रणाली शतपथ बाह्मण में दिये हुए प्रयोग कम के अनुसार हैं, तथापि इसके तीन अथवाय (२२-२४) सामवेद के प्रयोगों से सम्बद्ध हैं। कातीयसूत्र की शैली बहुत ही संशिष्ठ है जिससे ऐसा लगता है कि यह सूत्र-युग के अन्तिम भाग की रचना है।

कुष्ण यजुर्वेद के कोई ६ श्रीतसूत्र उपलब्ध हैं, परन्तु उनमें से केवल दो ही आज तक प्रकाशित हुए हैं। इनमें से ४ परस्पर निकट सम्बन्ध रखने वाले सूत्रों का एक वर्ग है, जो तैत्तिरीय शाखा के चार उपशासाओं के कश्यसूत्रों का श्रद्ध है। ये उपशासायें उन परवर्ती चरणों का प्रतिनिधिश्व करती हैं जो वेद अथवा ब्राह्मणतुल्य अपीरुवेय श्रुति का सम्मान पाने के अधिकारी नहीं है। आपस्तम्ब श्रीतसूत्र आपस्तम्ब शाखा के करूपसूत्र के ३० प्रश्लॉ ( अध्याय ) में से पहिले २४ प्रश्लों से घटित है। हिरण्यकेशि आपस्तम्ब की ही एक प्रशाखा है और उनका श्रीतसूत्र अपने कत्पसूत्र के २० अध्यायों में से पहिले 1८ अध्यायों से बना हुआ है। बीधायनसूत्र आपस्तम्ब एवं भारद्वाज सूत्र से कहीं अधिक प्राचीन है, परन्तु वह अद्याविध अप्रकाशित ही है।

मैत्रायणी शाला से सम्बद्ध मानव श्रीतस्त्र है। यह मानवों का प्रयोग-करप है। मानव मैत्रायणी की एक उपशाला है जिससे मानव-धर्म-शास्त्र की प्रस्ति मानी जाती है। यह प्रम्थ सर्वप्राचीन प्रम्थों में से अभ्यतम है। यह प्रम्य वर्णनात्मक है और इसकी दीली यहुवँद के प्राह्मण भाग के सुसदश है। अन्तर केवल इतना ही है कि इसमें केवल प्रयोग विधि का ही विवरण है और कोई आवयान या संवाद या दार्शनिक जहापोह नहीं है। कृष्ण यहुवँद से सम्बद्ध एक और श्रीतस्त्र है—वैशानस, जिसका परिचय कुछ हस्त-लिखत प्रतियों द्वारा ही उपलब्ध होता है।

अध्वविद का श्रीतस्त्र वैतानस्त्र है। न यह प्राचीन ही है और न
मीलिक। परन्तु इसका निर्माण निश्चय ही इस उद्देश्य से हुआ कि इतर वेदों
की भाँति अथवैदेद के भी श्रीतस्त्र होने की आवश्यकता की पूर्ति हो। इस
स्त्र की संज्ञा प्रथम स्त्र के प्रथम ज्ञाब्द के आधार पर हुई है। वैतान यह
सब्द नेता अग्नि का बोधक है और वस्तुतः यह संज्ञा सब ही श्रीतस्त्रों को दी
जा सकती है। वैतानस्त्र गोपध आहाण के बहुत ऊद्ध निकट है यद्यपि हाक
यज्ञवेंद के कात्यायन की पञ्चति का हत्में स्पष्ट रीति से अनुसरण पाया जाता
है। वैतानस्त्र एक परवर्ती रचना है। इसका प्रमाण एक यह है कि अन्य
शासाओं के गृह्यस्त्र अपने-अपने श्रीतस्त्रों को मानकर चले हैं, परन्तु वैतान
स्त्र तो अथवैद के गृह्यस्त्र पर अवलिबत रचना है।

यद्यपि श्रीतस्त्र कर्मकाण्ड की प्रयोगविधि को ठीक ठीक समझने के लिये परमावरयक हैं तथापि वे किसी भी अन्य दृष्टिकोण से साहिश्य के रूप में अत्यन्त अनाकर्षक हैं। अत एव यहाँ हतना ही पर्याप्त होगा कि जिन प्रयोगों का विवरण उनमें मिलता है उनका संचेप में प्रतिपादन किया जाय। सर्वप्रयम यह ध्यान में रखना चाहिए कि ये श्रीत-विधियाँ कभी भी सामृहिक रूप से नहीं की जाती थी, परन्तु वे एक न्यक्ति के ही हित की जाती थीं। उसे यजमान कहते हैं और वह तो स्वयं बहुत ही कम भाग लिया करता था। कम

करने वाले तो ब्राह्मण पुरोहित हुआ करते थे जिनकी संख्या प्रयोग के अनुसार पृक से लगाकर १६ तक हुआ करती थी। इन विधियों में सबसे महस्व का भाग न्नेता अग्नि का हुआ करता था जो वेदी पर रखा जाता था। वेदी के लिखे कुण्ड निर्माण किया जाता था जिसमें आहुति प्रदान के लिये कुश-सिभा विद्या दी जाती थी। पहिली विधि तो यिश्वय अग्नि की स्थापना है जिसे अगन्याधेय कहते हैं। यजमान और उसकी पत्नी द्वारा अरणि-मन्धन करके अग्नि प्रज्वलित की जाती और वह सदा जाजवल्यमान रखी जाती थी।

श्रीतप्रयोगों की संख्या १४ है जो वो वनों में विभाजित हैं। एक वर्ग, हिवयांगों का है जिनमें हिवच्यान्न की आहुति दी जाती है। तृसरे वर्ग में सोमयाग के साथ संस्थायें हैं। प्रत्येक वर्ग में विभिन्न स्वरूप के पद्ययाग भी सिमालित हैं। हिवयांगों में पायस, घृत, दिभ, धान्य एवं पुरोडाश आदि इच्यों की आहुति दी जाती है। ऐसे यागों में प्रमुख याग अग्निहोत्र है जिसमें प्राया-साथं ग्रेता अग्नि को पायस की आहुति दी जाती है। अन्य यागों में सबसे महत्वपूर्ण याग दर्शपूर्णमास है, जो अमावस्या और पूर्णिमा के दिन किया जाता है तथा उसे चातुर्मास्य याग के पूर्व करना आवश्यक होता है। कुछ याग ऐसे भी हैं जो तित्य या वारंवार किये जाते हैं। उनके अतिरिक्त नैमित्तिक इष्टियों भी हैं जो किसी निमित्तविशेष के कारण की जाती हैं। नैमित्तिक इष्टियों के अन्वर्गत कार्यष्टियों भी हैं जिनका विधान किसी विशेष कारना की पूर्ति के किये किया जाता है।

सोमयागों की विभिन्न संस्थायें बहुत अधिक जटिल हैं। उनमें सबसे
प्रमुख एवं सरल संस्था है अग्निष्टोम, परन्तु उसमें भी 14 श्वरिवर्जों की अपेशा
होती है। अग्निष्टोम एकाह याग है। इसमें त्रियवण मुख्य है। त्रियवण का
तारपर्य है सोमवाही का प्रातः-सायं एवं मध्याह बेला में रस निकलना।
अग्निष्टोम प्रारम्भ के पूर्व दिन कई प्रासंगिक विधियों करनी पबती हैं जिसके
सम्पादन के पक्षात् ही यजमान याग करने का अधिकार प्राप्त करता है। इन
विधियों में दीशा प्रमुख है जिसे यजमान और पत्नी को प्रहण करना पबता
है। सोमयाग की अन्य संस्थायें कई दिन की होती हैं। सबसे लम्बी संस्था
१२ दिन में समास होती है। इनके अतिरिक्त कुछ याग ऐसे हैं जो एक वंध तक या उससे भी अधिक दीर्घकाल तक चलते हैं। ऐसे यागों को 'सन्न'
कहते हैं।

सोमयाग से सम्बद्ध एक परम पवित्र विधि है जिसे अग्निचयन कहते हैं। अग्निचयन में वेदी निर्माण के लिये इष्टिकाओं का चयन किया जाता है। अग्निचयन का काल एक वर्ष का है। इसके प्रारम्भ में ५ पशुओं की बिल दी जाती है। तत्पश्चात् 'उला' नामक सृद्भाव्ड के निर्माण में बहुत समय छगता है। इस पात्र में ही यशिय अग्निका वर्ष भर निवास होता है। 'उला' के निर्माण की सामग्री का सविस्तर वर्णन किया है और उसके सम्पादन के डिये भी विस्तृत नियम निर्धारित हैं । उदाहरणार्थं, उला के छिये कृष्ण सुग के रोम चाहिए जो मिट्टी में साने जाते हैं। इसके अतिरिक्त उसा के आकार-प्रकार तथा अग्नि में पकाने तक की प्रक्रिया के नियम भी उल्लिखित हैं। वेदी के लिये अपेश्वित ईंटों का आकार प्रथक-प्रथक् निश्चित है और उनका निर्माण विधिवत् होना आवश्यक है। उस वेदी में ५ स्तर होते हैं, सबसे भीचे के स्तर में १९५० हैंटे लगती हैं और फुल मिलाकर १०८०० हैंटे वेदीनिर्माण में अपेंचित होती हैं। उनमें से कई ईंटों की तो विश्विष्ट संज्ञाएँ हैं तथा ख़ास-ख़ास प्रयोजन भी । वेदी का निर्माण धीरे-धीरे होता है । जैसे हुट बनती जाती है वैसे वे यथास्थान रखी जाती हैं। इनके साथ प्रकल्पित विधियाँ हैं और अनेक सन्त्रों का विनियोग है। इस विधि में ऋत्विजों की वदी संख्या में अपेचा होती है। अग्निचयन के ये कुछ मुख्य अंदा हैं जिनसे इस बात का पता चल जाता है कि ये विभियाँ कितनी सविस्तर एवं जटिल हुआ करती थीं और ब्राह्मणयुग में प्रचिठित कर्मकाण्ड में छोटी सी छोटी बात पर कितना ध्यान दिया जाता था। विश्व के किसी धर्म में तत्तुवय जटिल कोई विधान नहीं पाया जाता ।

: ? :

#### ग्रह्मसूत्र

गृह्यस्त्र तो बाह्यणप्रन्यों की परिधि से बाहर हैं। गृह्यस्त्रों के निर्माताओं को दैनिक जीवन की धार्मिक विधियों को निर्मावद करने के प्रयास में प्रचलित रूदियों को ही आधार मानना पदा है। गृह्यस्त्र निश्चय ही श्रीतस्त्रों के बाद की रचनाएँ हैं। कारण, ख़ास-ख़ास स्थान पर गृह्यस्त्रों में श्रीतविधि के साथ परिचय रुचित होता है।

ऋग्वेद से संम्बद पहिला गृह्यस्त्र शाङ्कायन गृह्य है। इसमें ६ अध्याय हैं, जिनमें पहले चार ही मौलिक प्रतीत होते हैं। इन चार अध्यायों में भी यत्रतत्र परवर्ती अन्तर्निवेश उपलब्ध होते हैं। इस प्रम्थ के समकच दूसरा प्रम्थ है शाम्बव्यगृद्ध।' यह कौषीतिकशाखा का गृह्यस्त्र है और अधावधि अप्रकाशित है। यद्यपि इस स्त्र में शाङ्कायन से बहुत कुछ सामग्री ली गई है तथापि वह, वस्तुतः एक स्वतन्त्र ही प्रम्थ कहा जा सकता है। इसमें शाङ्कायन के अन्तिम दो अध्यायों में वर्णित विषय का कहीं विवेचन नहीं है। इसना ही नहीं, वरन् तीसरे और चौथे अध्याय में दिये हुए कई संस्कारों का भी उच्चेल नहीं है। शाम्बव्यगृद्ध में पितृयक्षविषयक एक नया अध्याय है जो शाङ्कायन गृद्ध में नहीं है। ऐतरेय शाह्मण से सम्बद्ध आध्वल्यन-गृद्धस्त्र है। प्रणेता ने प्रथमस्त्र में पकट किया है कि यह स्त्र स्वनिर्मित श्रीतस्त्र का ही भाग है। आध्वल्यनगृद्ध में चार अध्याय हैं और श्रीतस्त्र की भौति इसकी समाप्ति भी भाग हो। सा श्रीनकाय से होती है।

सामयेद का सुषय पृद्धालुल है गोभिळपुछ; जो न केवळ सबसे पुरातन ही, अपितु सर्वथा पूर्ण पूर्व अध्यन्त मनोहर रचना है। ऐसा लगता है यह सामयेद की उभय शाखाओं से सम्बद्ध सूत्र है। सामयेद संहिता के अतिरिक्त मन्त्रवाहाण पर भी यह सूत्र आधारित है। मन्त्रवाहाण वह संग्रह है जिसमें संहिता में दिये हुए मन्त्रों के अतिरिक्त अन्य मन्त्रों का प्रयोग-कम के अनुसार संकलन मिलता है और जिनका उद्धरण गोभिळ ने प्रतीक देकर दिया है। खादिरपृद्धासूत्र बास्तव में द्राह्मायण शाखा का सूत्र है, परन्तु। उसका प्रयोग सामयेद की राणायनीय शाखा के अनुयायी भी करते हैं। वस्तुतः यह गोभिळपुद्धासूत्र का ही एक संचिष्ठ संस्करण है।

शुक्क यञ्जर्वेद का गृह्णसूत्र पारस्करगृह्ण है। इसे ही कातीय अथवा वाजसनेय गृह्णसूत्र भी कहते हैं। कारवायनप्रणीत श्रीत्रसूत्र से यह इतना निकट है कि बहुधा इस गृह्णसूत्र को भी छोग कातीय रचना के रूप में उद्विकित कर देते हैं। परवर्ती युग में निर्मित, याज्ञवस्त्रय-स्मृति पर पारस्करगृह्णसूत्र का प्रभाव स्पष्ट झळकता है।

कृष्ण यजुर्वेद के सात गृह्यसूत्र हैं जिनमें से केवल तीन ही आज तक प्रकाशित हुए हैं। आपस्तम्ब गृह्य तो आपस्तम्ब कल्पसूत्र के दो काण्ड (१९-२७) ही हैं। इनमें से प्रथम काण्ड में केवल मन्त्र-पाठ है जो विविध संस्कारों में विद्वित मन्त्रपाम का संकलन है। वास्तव में, गृह्य संस्कारों से सम्बद्ध विषय का विवेचन तो द्वितीय काण्ड में है। इसको समझने के िक्ये मन्त्रपाठ आवश्यक है। हिरण्यकेशि कर्पसूत्र के अध्याय १९ और २० ही हिरण्यकेशि गृह्य सुत्र हैं। योधायन गृह्य के सम्बन्ध में अधिक परिचय प्राप्त नहीं और उससे भी कम परिचय भारद्वाज सूत्र से है। मानवगृह्यसूत्र श्रौतसूत्र से अत्यन्त निकट है; उसमें श्रीतसूत्र की कई उक्तियाँ सन्दर्शः उद्धत हैं। मानवगृह्य में विनायक पूजा का प्रकरण ऐसा है जिसका उहेच अन्य किसी गृह्यसूत्र में वहीं पाया जाता। यह अंश याज्ञवल्वय स्मृति में पण्यस्य में परिणत किया गया है जहाँ मानवगृह्य में वर्णित विनायक चतुष्टवी का अन्तर्भाव एक ही विनायक, गणेश के स्प में मिलता है। मानवगृह्य से बहुत कुड़ मिलता जुलता काठक गृह्यसूत्र है जिसका न केवल रचना-कम ही, अपितृ कई स्थानों पर पदावली भी मानवगृह्य से उपात्त है। काठकगृह्य का विष्णुस्स्रति से बहुत निकट सम्बन्ध है। वैलानस गृह्यसूत्र एक बड़ा प्रन्थ है और इसमें परवर्ती युग की रचना होने के अनेक लखण हैं, कारण, यह उन विषयों का भी विवेचन करता है जो वास्तव में परिशिष्ट प्रम्थों के अन्तर्भत माने गये हैं।

अध्यविद् का गृह्यस्त्र कीशिकस्त्र है और यह वह महत्त्व का है। इसे केवळ गृह्यस्त्र ही नहीं कहा जा सकता, वर्षों कि गृह्य-संस्कारों की पद्धति देने के लिवाय इसमें अध्ववेद से सम्बद्ध अनेक मन्त्रतन्त्रों की विधियों का भी विधेयन है। ऐसे विधयों पर सविस्तर विदरण के कारण यह इतर वेदों से सम्बद्ध गृह्यस्त्रों की अपेवा कहीं अधिक सामग्री प्रस्तुत करता है। ऐसा लगता है कि यह प्रन्थ चार या पाँच अलग-अलग प्रन्थों से बटित एक संकलनात्मक रचना है। अध्ववेद के साथ कौशिकस्त्र का अवलोकन करने पर वैदिकतुगीन भारतीय के सामान्य जीवन का प्रणे स्वरूप प्रकट हो जाता है।

गृह्यसुत्रों का प्रतिपाद्य विषय स्मार्त संस्कारों का वर्णन है। ये संस्कार गृहस्थ और उसके परिवार के छोगों के जन्म से मृह्युपर्यन्त समय-समय पर की जाने वाछी विभिन्न विधियाँ हैं। स्मार्त विधियों के निवर्तन के छिये स्मार्त अग्नि की ही अपेद्या होती है। इस अग्नि को आवसध्य या वैवाहिक अग्नि फहते हैं, जो श्रीत विधि में अपेद्यित न्नेता अग्नि से प्रथक् है। गृह्यसूत्रों में वर्णित संस्कारों की संख्या ४० है जिन्हें मनुष्य को अपने जीवन के विभिन्न अवसरों पर करना होता है। इनमें पहिले १८ संस्कार — ग्रामाधान से विवाहपर्यन्त — कायिक संस्कार कहलाते हैं। शेष २२ संस्कार

यज्ञात्मक हैं जिनमें से ५ आहिक कमें के अन्तर्गत हैं। ये 'पञ्चमहायज्ञ' के नाम से प्रसिद्ध हैं। शेष विधियाँ पाकषञ्च कहळाती हैं। उक्त गुद्ध विधियों को छोब, शेष विधियाँ श्रीत विधान के अन्तर्गत मानी जाती हैं।

गुहाकरूप में प्रथम संस्कार पुंसवन है जिसका छच्य पुत्रप्राप्ति है। एतदर्ध मुख्य प्रयोग है कि पत्नी के दक्षिण नासारन्ध्र में कदलीवृत्त के परिसृदित अक्कर को रखना । तरप्रधात् जातकर्म और नामकरण संस्कार हैं, जो प्रायः नवजात चिश्च के दसवें दिन किये जाते हैं। नामकरण में दो नाम एक शिश्च को दिये जाते हैं; एक गुप्त नाम, जिसे केवल माता-पिता ही जानते हैं और जिसका प्रयोग मन्त्र-तन्त्र या जाद होने से बचाब के लिये किया जाता है, और दसरा नाम प्रचलित नाम होता है जिसे सब कोई जानते हैं। बिशु का नाम कैसा होना चाहिये-इस सम्बन्ध में बढ़ा सुध्म विचार किया गया है । उदाहरणार्थ, नामपद में वर्णों की संख्या युरम होनी चाहिये तथा प्रारम्भिक वर्ण सूद-व्याजन हों और सच्य में अन्तस्य वर्ण हों। ब्राह्मण विश्व के नाम के अन्त में शर्मन् , चत्रिय के वर्मन् और बैश्य के ग्रप्त पद का प्रयोग किया जाता है। प्रायः तीसरे वर्ष की आयु में चुवाकर्म होता है जिसमें शिशु का केश-वपन पहिली बार किया जाता है। उसे मुण्डनसंस्कार भी कहते हैं। केश-बपन के समय शिशु के मस्तक पर एक या दो, कुछ की परिपाटी के अनुसार, चूछ छोड दिये जाते हैं; रोप भाग का मुण्डन किया जाता है। १६ वर्ष की जायु पाने पर रमञ्जूलान या वाडी यनाने का संस्कार विश्वित है। इस संस्कार की गोदान कहते हैं: कारण, इस संस्कार के अवसर पर एक या दो, गी का दान आवश्यक है।

वावयकाल का प्रमुख संस्कार है उपनयन । यह वह विधि है जिसमें महाचारी गुरु के पास शिक्षा-दीचा के लिये ले जाया जाता है। माहाण बालक का यह संस्कार आठ वर्ष की आयुसे लगाकर १६ वर्ष की आयु तक समाप्त हो जाना चाहिये। परन्तु चत्रिय और वैश्य वालकों के लिये काल की अवधि कुछ अधिक एवं अधिकतर है। इस अवसर पर महाचारी को एक दण्ड, एक वक्त, मेलला तथा यहापवीत सुन्न दिया जाता है जिसे वह अपने वाम कन्धे से दिशण बाहुमूल के नीचे धारण करता है। दण्ड, और उत्पर कही हुई वस्तुएँ महाचारी के वर्ण के अनुसार प्रथक्-प्रथक होती हैं। यहांपवीत आर्य होने का बाह्म लच्छ है। यह सुचित करती है कि यह तीन उच्च वर्णों में से है।

बज्ञोपबीत संस्कार के पश्चात् उसका मानो द्वितीय जन्म होता है और तब से उसे द्विज कहते हैं। इस संस्कार का आध्यास्मिक महत्त्व यह है कि वह बज्ञोपबीत संस्कार के पश्चात् वेदाध्ययन का अधिकार प्राप्त करता है और परम पबित्र सावित्री मन्त्र का जाप कर सकता है। इस संस्कार में जो गुरु उसे मन्त्रोपदेश करता है वह उसका धर्मपिता माना जाता है और सावित्री उसकी माता होती है।

उपनयन संस्कार आज भी भारत में उसी तरह किया जाता है। यह प्रया अतिप्राचीन परम्परा पर आधारित है। 1% वर्ष का बालक पिश्र सूत्र धारण कर ही जरधोस्त जाति में प्रवेश पाने का अधिकारी होता है। अवेस्ता की परम्परा भी यह प्रमाणित करती है कि यज्ञोपवीत धारण की प्रया हिन्द्रश्रीनी युग से चली आ रही है। विश्व भर की प्रारम्भिक जातियों में कुमारावस्था प्राप्त करने पर उपनयन संकार की विधि तथा द्वितीय जन्म का सिद्धान्त प्रकट करता है कि यह रूढ़ि और भी अधिक प्राचीन होनी चाहिये, जिसके आधार पर बाह्मण धर्म में यह संस्कार वेदाध्ययन में प्रवेश कराने वाले संस्कार के रूप में परिणत हो गया।

झहाचारी के लिये अनेक नियम भी गृहास्त्रों में प्रतिपादित हैं। वेदाध्ययन के लिये नियमित कम हैं। तथा अन्तेवासी के लिये आचार सम्बन्धी नियम भी बताये गये हैं, जिनमें समिधानयन, प्रातः-सायं सन्ध्योपासन, भिचाचरण, भूशयन तथा गुरु की आज्ञा का पालन आदि प्रमुख कर्षव्य हैं।

अध्ययन परिसमास होने पर ब्रह्मचर्याश्रम समास होता था। अध्ययन काल १२ वर्ष का होता था अथवा उतना समय जिसमें वह वेदाध्ययन समाप्त कर छे। अध्ययन समाप्त होने के बाद घर छीटने के लिये ब्रह्मचारी का समावर्तन संस्कार किया जाता था। समावर्तन संस्कार का मुक्य अंश है खान, जो इस बात का प्रतीक है कि उसे अपनी खात्रश्रुत्ति से खात ( = निष्टुत्त ) हो जाना ही है। अब वह खातक ( अर्थात् जिसने खान कर लिया है ) कहलाता है, और वह सुरन्त ही, जीवन के महत्त्व के आश्रम में विवाहसंस्कार द्वारा प्रवेश करता है। इस संस्कार के मुख्य अंश निश्चय ही भारोपीय युग की परम्परा से प्राप्त हैं; और यह संस्कार के सुख्य अंश निश्चय ही भारोपीय युग की परम्परा से प्राप्त हैं; और यह संस्कार यज्ञ यागादि धर्म की अपेका जादू-टोने की पद्मित से कहीं अधिक सम्बद्ध है। यह अरमा ( परमर ) जिस पर वर्ष सबी मं सदा बनाये रक्षने का प्रतीक है। वह अरमा ( परमर ) जिस पर वर्ष सबी

की जाती है उसे स्थिर बनाने का साधन माना जाता है। अपने पति के साथ ससपदी तथा यज्ञांश प्राशन की पद्धित, पित का अनुगमन तथा उसके साथ सहभोज आदि प्रीति उच्चण हैं। धन-धान्य समृद्धि तथा पुत्रोरपित्त के हित इन्ह संस्कार पितगृह में वधू के पहुँचने पर किये जाते हैं। उदाहरणार्थ — वधू को छाउ बैठ के चर्मासन पर बैठाते हैं और उसकी गोद में अमृतवस्सा सुवासिनी के पुत्र को रखते हैं। विवाह संस्कार में अग्नि ही मुख्य देव हैं; कारण, अग्नि की त्रिधा परिक्रमा वधू के साथ वर करता है। इसी प्रक्रिया को परिणय कहते हैं। तब से बह गाईपत्य अग्नि को प्रहण करता है और यावजीव उसका प्रतिपाठन करता है। अग्नि को आहुतियाँ दी जाती हैं और विदिक्त मन्त्रों का उपचार किया जाता है। स्वांस्त के पश्चात् वर, वपू को प्राहण में छे जाता है; यह आकाश में उसे प्रुव और अस्म्थती के तारे विचाता है, और वे परस्पर एक दूसरे के प्रति स्थिरता और अविभक्तता की शाय ग्रहण करते हैं। वैवाहिक पद्धित आज भी भारत में अधिकतर उसी तरह प्रचिति है जैसी सुनों में विहित है।

उपर्युक्त अन्य सभी संस्कार केवल पुरुषों के लिये ही हैं, विधाह ही एक ऐसा संस्कार है जिसमें वालिका सम्मिलित की जाती है। इन संस्कारों में से लगभग १२ संस्कार आज भी भारतीय समाज में प्रचलित हैं जिनमें विवाह और उपनयन प्रमुख हैं। शेष संस्कार तो अधिकतर प्रतीक के रूप में मनाये जाते हैं, जैसे महाचारी का गुरुकुल में जाना और उसका समावर्तन आहि।

गृहस्थाश्रम के कर्षस्यों में मुख्य धर्म है पद्ममहायद्य । यह निष्यकर्म है । इनमें प्रथम है मह्मयद्य अर्थात् स्वाध्याय ( = निष्य वेदाध्ययन )। द्वितीय है देवयद्य, जिसमें अग्नि में पृत के द्वारा होम किया जाता है । तृतीय है पितृयद्य, अर्थात् पितरों का तर्पणः चतुर्थ है भूतयद्य, जिसमें भूतमेतादि प्राणियों के लिये विल दिया जाता है तथा पद्मम है मतुष्ययद्य जिसके अन्तर्गत अतिथि-सकार एवं यति ब्रह्मचारी आदि को भिन्ना प्रदान करना है। पद्म महायद्यों में सर्वप्रथम का अति महत्त्व है। प्रातः सार्थ साविश्री मन्त्र के जाप की महिमा समझ वेद के पारायण के तुल्य कही गई है। आज भी आस्तिक ब्राह्मणों में पद्ममहायद्य का अनुद्यान अधिकांश नित्य प्रचलित है।

इनके अतिरिक्त अन्य याग भी हैं जो समय-समय पर किये जाते हैं। उनमें मुख्य है दर्शपूर्णभास, जिसमें गृह्यविधि के अनुसार पाकपज्ञ किया जाता है, जब कि औतविधि में पुरोडाश के द्वारा इष्टि सम्पन्न होती है। वर्षारम्भ
में सर्वेष्टि की जाती है और उस ऋतु में सर्प के भय से शयन के लिये ऊँची
खाट का प्रयोग किया जाता है। नवमह-निर्माण एवं गृह-प्रवेश के उपल्क
में कई दृष्टियाँ विदित्त हैं। गृह-निर्माण के प्रकार तथा उपयुक्त स्थान के
सम्बन्ध में भी अनेक विधान हैं, उदाहरणाई—पित्र मामिसुख द्वार निषिद्ध है।
दार-निर्मित गृह-निर्माण के प्रसङ्ग पर पशु बिल दी जाती है। कई दृष्टियाँ
पशु से सम्बद्ध हैं; उदाहरणाई, समाज के कहवाण के हित वृषोस्सर्ग का विधान
है। इनके अतिरिक्त कृषि से सम्बन्ध रखने वालीकुड़ दृष्टियाँ हैं, यथा—नवधान्य
के उत्पन्न होने पर सस्येष्टि की जाती है। आचायाँ के स्मारक में निर्मित
चैश्यों को भी बिल समर्पण विदित है। इनके अलावा दुःस्वम, अपशक्तन
तथा ब्वाधियों के प्रशमन के लिये भी अनेक विधान दिये गये हैं।

अन्त में, गुद्धसूत्रों में प्रतिपादित सबसे महश्वपूर्ण एवं रोचक विषय हैं अन्त्वेष्टि एवं पितृपूजा। दो वर्ष से कम की आयु के शिष्टा को छोड़ सबके दाय के लिये वाह संस्कार विहित है। सूत दारीर के केदा और रसभू का वपन कर कुम्तन कर दिया जाता है और उसके दारीर को अभ्यक्त कर गर्छ में माछा पहना दी जाती है। चलिय ज्ञव के द्वाथ से धनुष, ब्राह्मण के द्वाथ से दण्ड और बैश्य के हाथ से उसका प्रतोद के लिया जाता है और उसे तोड़ कर शब की चिता पर रस दिया जाता है। यह भी विधान है कि शव के साथ गो अथवा अज का भी दाह किया जाता है। तत्पश्चात् ७ या १० पीड़ी तक के समस्त सगोत्र स्नान करते हैं। इसके पत्नात् स्थिष्टल पर बैठ कर वैसी कथा-पुराण का श्रवण करते हैं जिनका सुख्य विषय संसार की असारता तथा जगत् की अनित्यता पर प्रवचन हो । अन्त में, वे छोग इधर-उधर न देखते हुए सब मिलकर एक साथ घर छीटते हैं जहाँ अनेक विधियाँ की जाती है। मृत्यु के पश्चात् कुछ दिन अशीच रहता है। यह अशीच प्रायः त्रिरात्र रहता है जिसमें समस्त बान्धवों को भूतल पर शयन करना होता है तथा उन दिनों मौस भचण वर्जित है। मृश्यु की दूसरी रात में प्रेतारमा को पिण्ड दिया जाता है और उस पर जलाज़िल दी जाती है; खुळे मैदान में दूध और जल के पात्र रखे जाते हैं और प्रेताश्मा को स्नानार्थ निमन्त्रित किया जाता है। सामान्य नियम है कि वृक्षाह के दिन अस्थिसञ्जय कर उसे पात्र में रख दिया जाता है और उसे इस ऋचा को पड़कर भूमि में गाड़ दिया जाता है।

"उप सर्प मातरं भूमिमेतामुंह्व्यवसं पृथिवीं सुशेवाम्। उर्णेष्ट्रदा युवतिर्दक्षिणावत एषा त्वां पातु निर्द्धतेकुपस्यात् ॥" (ऋ० १०।१८।१०)

एइएस्नों की मान्यता है कि वह विवक्त आत्मा कुछ दिन पितरों में मिल नहीं पाता और उसकी संज्ञा मेतात्मा रहती है। पितरों में सम्मिलित होने के लिये एक विशेष आज्ञ किया जाता है जिसे 'एको हिष्ट आज्ञ' कहते हैं। हस आज्ञ का यह फल है कि तत्पक्षात् वह मेतात्मा पितरों में सम्मिलित हो जाता है और उसका सम्बन्ध हह लोक से छूट जाता है। इस आज्ञ के न करने पर यह सम्भावना रह जाती है कि मेतात्मा को पितरों में स्थान न मिलने के कारण वह इसी लोक में घूमता रहता है और गोन्नजों को सता सकता है। एक वर्ष समास होने से पूर्व 'स्विण्डीकरण' नामक आज्ञ किया जाता है जिसका फल यह है कि वह मेतात्मा अपने पूर्वज पितरों के साथ एकरूप होकर मिल जाता है। वर्ष के उपरान्त एक बड़ा समारम्भ किया जाता है। इसके जितरिक्त समय-समय पर किये जाने वाले अनेक आज्ञों का विधान है, जैसे 'पार्वज आज्ञ' आदि। और भी कई विधियाँ हैं जो नैमित्तिक एवं ऐब्हिक हैं। ये विधियाँ आज भी भारतवर्ष में बहुत महस्व की मानी जाती हैं तथा प्रथम सांवत्सरिक आज्ञ के अवसर पर सम्यन कुलों में तो आज भी प-६ हज़ार रुपये का क्या हो जाता है।

ध्यान रहे कि वितरों के निमित्त विहित पूर्वोक्त गृद्ध विधियों से विण्ड-वित्यज्ञ नामक औत इष्टियाँ विल्कुल विभिन्न हैं। एक विण्डवित्यज्ञ, जो वर्सिष्ट के पूर्व दिन किया जाता है; और दूसरा वित्यज्ञ, जो श्रेमासिक या चातुर्मासिक यागों से सम्बद्ध है।

पिनृपूजा का यह प्रकार भारतवर्ष में बहुत अधिक एवं सविस्तर पाया जाता है। वैदिक युग से लगाकर मध्ययुगीन निवन्ध प्रन्थों तक श्राद्ध

१. है सत! मातृरूपिणी, विस्तृत और मुखदायिनी पृथिवी के निकट जाओ। यह युवती ली के समान तुम्हारे लिए मेच के पुषीकृत लोम के सहश कोमलस्पर्शा है। तुमने दक्षिणा दी है या यह किया है। यह पृथिवी मृत्यु के पाश से अस्थि-रूप तुम्हारी रक्षा करे। (क्र. १०।१८।१०)

सम्बन्धी एक विशिष्ट साहित्य उपछन्ध होता है। यह साहित्य आद्धकरूप के नाम से वर्गीकृत है। हेमादि द्वारा प्रणीत श्राद्धकरूप नामक प्रन्य का आयाम 'विक्डोयिका इण्डिका' संस्करण में छनभग १७०० प्रष्ठ का है।

प्राचीन भारत के गृहस्थ जीवन के सम्बन्ध में विवरण देने वाले गृहस्त्रों में उपलब्ध प्रमूत सामग्री का यह अध्यन्त संचित्त विवरण है।

कदाचित्, पर्याप्त रूप से कहा जा चुका है कि भारतीयों का गृह्यविधान मानवमात्र के छिये बहुत रोचक विषय है, तथा मानव सम्यता के इतिहास में गृह्यसूत्रों का कहीं उच्च स्थान है।

### : 3:

# धर्मसूत्र

स्त्र-साहित्य की एक और शाला है जो स्मृति पर आधारित धर्मस्त्र हैं। वे वैनन्दिन जीवन के नियमों का प्रतिपादन करते हैं। इन्हें समयाधारिक स्त्र कहते हैं। भारत में कानून सम्बन्धी साहित्य के ये आदि प्रन्य हैं जिनमें अधिकतर धार्मिक और कुछ, लौकिक व्यवहार सम्बन्धी नियम भी प्रस्तुत हैं। वास्तव में तो धर्मस्त्र वैधानिक स्त्रों का वह समूह है जो वेद की अपनी-अपनी शाला से सम्बद्ध स्त्र-साहित्य का विशिष्ट अड़ है। इसी घारणा को लेकर तीन धर्मस्त्र सुराधित रखे गये और वे कृष्ण यत्रवेद की तीचरीय शाला से सम्बद्ध हैं। इसी उदाहरण से यह माना जा सकता है कि इस को के अन्य प्रन्य भी जो सुराधित हैं अध्या जिनका अस्तित्व विदित है, वास्तव में वे किसी न किसी वैदिक शाला से सम्बद्ध रहे हैं। धर्मस्त्रों की रचना अवश्य ही बहुत पुराने समय में हुई होगी। कारण, स्त्रशुग के प्रारम्भिक काल के निरुक्तकार यास्क ने जिन धर्मस्त्रों का उद्धरण दिया है उनकी शैली सर्वधा स्त्रात्मक पाई जाती है। शिक्षय ही, धर्मस्त्रों में से एक दो प्रन्थ यास्क के समकालक हो सकते हैं।

धर्मसूत्रों में आपस्तम्ब सूत्र ही एक ऐसा प्रन्थ है जो मीलिक रूप में सुरचित तथा आधुनिक सम्पादकों वा सम्प्रदायवादियों के प्रभाव से अस्प्रष्ट मिलता है। विज्ञालकाय आपस्तम्ब कश्पसूत्र के ३० काण्डों में से केवल दो काण्ड (२८, २९वाँ) धर्मसूत्र के नाम से प्रसिद्ध हैं। आपस्तम्य कर्यसूत्र वह है जिसमें यागों की प्रयोग विधि तथा विज्ञातियों के लिये विहित कमों का उन्नेस्त्र है। आपस्तम्य धर्मसूत्र में सुख्यतः ब्रह्मचारी और गृहस्थ के धर्मों का प्रतिपादन है। साथ ही साथ निषिद्ध भोजन, मत, उपयास तथा प्रायक्षित्रों का भी विधान उसमें पाया जाता है। इनके अतिरिक्त लोक-व्यवहार की दृष्टि से विवाहसम्बन्धी नियम, दायभाग का विवेचन और दण्डविधान भी इसका प्रतिपाद्य विषय है। आपस्तम्ब धर्मसूत्र में औत्तरीयों के आचार की कहीं-कहीं निन्दा पाई जाती है। अत एव यह माना जा सकता है कि 'इस प्रम्य का रच्चिता दाखिणास्य था'। आये चलकर आपस्तम्ब जाखा दिखण प्रान्त में बद्धमूल हुईं। अपाणिनेय प्रयोगों के प्राचुर्य के कारण तथा भाषा-सम्बन्धी अन्य लच्चों के आधार पर आचार्य, ब्रयूहलर ने आपस्तम्ब धर्मसूत्र का रचना-काल ई० धरी दाताव्दी में कहीं निधारित किया है।

आपस्तम्ब धर्मसूत्र से बहुत कुछ निकट सम्बन्ध रखने वाला हिरण्यवेशि सूत्र है। इन दोनों में पाठ-भेद के अतिरिक्त कोई विशेष अन्तर नहीं है। इस प्रकार के पारस्परिक सम्बन्ध का निर्वाह करते हुए आपस्तम्बों की ही एक एधक् द्वाखा हिरण्यकेशियों की प्रसृत हुई, और वह नैत्रात्य दिशा में गोआ के आस-पास कोंकण प्रान्त में नई शाखा के रूप में बत्र्मूल हो गई। आपस्तम्ब शाखा से हिरण्यकेशि के प्रथक्करण का समय ई० की पाँचवीं शताब्दी के लगभग हो सकता है। कारण, उस समय के उथ्बीण लेख में किसी हिरण्य-केशि बाक्षण का उन्नेख मिलता है। हिरण्यकेशि सूत्र की महत्ता विशेषकर इसी अंश में है कि इसके आधार पर आपस्तम्ब धर्मसूत्र का मूल रूप यथावत् निर्धारित किया जा सकता है। हिरण्यकेशि कल्पसूत्र के २९ काण्डों के अन्तर्गत दो काण्ड (२६,२७) ही धर्मसूत्र कहलाते हैं।

तीसरा धर्मसृत्र धौधायनों का है। हस्तिलिखित प्रन्थों में प्राय: इसका उल्लेख धर्मशास्त्र के नाम से हैं। बौधायन शाला के कथ्यसृत्र के अन्तर्गत बौधायन धर्मसृत्र की स्थित उतनी स्पष्ट नहीं है जितनी पूर्वोक्त दो धर्मसृत्रों की अपने अपने कल्पसृत्रों में पाई जाती है। इन दोनों के प्रतिपाध विषयों की तुल्जना करने पर प्रतीत होता है कि बौधायन धर्मसृत्र प्राचीनतर है। कारण, जिस तरह बौधायन गृह्यसृत्रों में आपस्तम्ब गृह्यसृत्रों की अपेष्ठ कहीं अधिक आर्ष प्रयोग तथा असुन्दर रचना के प्रतीक पाये जाते हैं ठीक उसी तरह

बोधायन और आपस्तम्य के धर्मस्त्रों की भाषा-शैली में तारतम्य है। इसी तारतम्य के कारण आपस्तम्य का रचना-काल बोधायन से अनुवर्ती कहा जा सकता है।

आज के युग में बौधायन शाखा का पता नहीं चलता, परन्तु ऐसा लगता है यह दक्षिण भारत में रही होगी जहाँ वेदमाध्यकार बौधायन-शाखीय सायण ईसा की १४ वीं सदी में हुए थे। बौधायन धर्मसूत्र में विविध विपयों का प्रतिपादन है जिनमें चार आग्रमी और विभिन्न जातियों के धर्म, विभिन्न प्रकार के याग, प्राविधन्त, वत, उपवास, माङ्गलिक संस्कार, राजधर्म, दण्डनीति साचय-प्रकरण, विवाह और दायभाग के नियम तथा स्वीधमें मुख्य हैं। बौधायन धर्मसूत्र का चौथा अध्याय लगभग पूरा ही पद्मवद्ध है—सम्भवतः वह बाद में जोड़ दिया गया हो। इसी प्रकार तृतीय भाग का भी रचना-काल कुछ सन्दिश्य सा ही है।

इन्हीं प्रन्थों की श्रेणी में गीतम धर्मसूत्र भी रखा जाना चाहिये। यह अध्यन्त सुरक्षित रूप में उपलब्ध धर्मग्रन्थ है। यद्यपि यह किसी कर्षपसूत्र का खंदा नहीं सथापि यह अवश्य किसी न किसी समय किसी वैदिक शाला से अवश्य सम्यद्ध रहा होगा । गीतमकुळ सामवेद की शागायनीय शासा का उपाह साना गया है, और कुमारिल का कथन है कि गीतम की यह रचना सामवेद के राजायनीय शासा का धर्मसूत्र है। कुमारिल की यह उक्ति इस तथ्य से प्रमाणित होती है कि गीतम धर्मसूत्र का २६ वाँ अध्याय पान्त्राः सामविधान बाह्मण से उद्गृहीत है। यद्यपि इसकी संज्ञा धर्मशास्त्र है तथापि स्वरूप एवं बीली की दृष्टि से वस्तुतः यह एक धर्मसूत्र ही है। यह प्रन्थ आदोपान्त गद्यवद सुत्रों में रचित है और इसमें इस वर्ग के अन्य प्रन्थों की भाँति पद्य-रचना का मिश्रण कहीं नहीं है। इसका प्रतिपाद्य विषय बीधायन धर्मसूत्र जैसा ही विविध है और प्रतिपादन शैली भी बहुत कुछ मिलती जुछती है। बीधायन धर्मसूत्र में कई सन्दर्भ ऐसे हैं जिनका आधार या उपजीव्य गीतम धर्मसूत्र है। अत एव यह मानना होगा कि धर्मसूत्रों में गीतम धर्मसृत्र ही सबसे प्राचीन है और इसका रचनाकाल ई० पू० ५०० से परवर्ती नहीं कहा जा सकता।

स्त्रद्रौड़ी में उपनिवद्र वैदिक युग की ऐसी एक और रचना है जो विसष्ठ धर्मशास्त्र के नाम से प्रसिद्ध है। यह एक हटके से हस्तिछिखित प्रन्य के रूप

में उपलब्ध है और मृखप्रस्थ को सुरवित रखने वाले भाष्य से विहीन है। इसमें ३० अध्याय हैं जिनके अस्तिम १५ अध्याय अधिकांश बाद की रचनाएँ प्रतीत होती हैं। न केवड इन पिखुले ५ अध्वायों में ही, अपितु पूर्व भाग में भी उपलब्ध शब्दों का स्वरूप अत्यन्त अशुद्ध है। इस प्रम्थ में गश्यद सुत्रों के बीच अनेक पद्य भी पाये जाते हैं। इन पद्यों का छुन्द अधिकतर आप श्रिष्टुप् है, जहाँ मनु प्रसृति अन्य धर्मशास्त्रकारों ने रखोक नामक छन्द का प्रयोग अपनाया है। इसमें प्रतिपादित विषय निःसम्देह धर्मसूत्र के स्वरूप के हैं और अनेक दृष्टि से प्रम्य की प्राचीनता को प्रमाणित करते हैं। उदाहरणार्थ, इस धर्मसूत्र में भी आपस्तम्ब धर्मसूत्र की भाँति ६ प्रकार के विवाह सम्मत हैं, न कि रुदिप्राप्त आठ। कुमारिल का कथन है कि उस युग में वितष्ट धर्मसूत्र ही सर्वेत्र प्रमाण माना जाता था और उसका अध्ययन ऋग्वेदी किया करते थे । जुमारिल का तात्पर्य वर्तमान वसिष्ट धर्मसूत्र से ही है, क्योंकि जुमारिल की रचनाओं में उद्धत वसिष्ठ सुत्र के लंदा आजकल प्रकाशित अन्ध में व्यो के खों मिलते हैं । बसिष्ट धर्मसूत्र में उदाहत वैदिक संहिता एवं सूत्रों के उदारणों से पता चळता है कि वसिष्ट की अभिरुचि उत्तर भारत में प्रचछित ग्रम्थों की ओर अधिक थी। इससे यह अनुमान किया जा सकता है कि यह, अथवा उसकी त्राखा उत्तर भारतीय थी । वश्विष्ठ धर्मसूत्र में गीतम का भी उद्धरण पाया जाता है और वह गीतम धर्मसूच के उपख्य प्रम्थ का ही एक जंश है । वसिष्ठ धर्मसूत्र में मनु के नाम से कई उद्धरण मिलते हैं परन्तु वे बाद में रची हुई सुप्रसिद्ध मनुरसृति से छिये हुए नहीं छगते। स्पष्ट ही वे उद्धरण मानव धर्मसूत्र से लिये हैं। इतना ही नहीं, अपि तु वर्तमान सनुस्मृति में वसिष्ठ का एक उदरण है जो वसिष्ठ भर्मसूत्र के मुद्रित संस्करण में ज्यों का श्यों मिछता है। अत एव यह कहा जा सकता है कि बसिष्ट धर्मसूत्र गीतम धर्मसूत्र के बाद का और मनुस्सृति से पूर्व का प्रन्थ है। यह भी सम्भावित है कि ऋग्वेद की किसी वाला से सम्बद्ध किसी सूत्र का मूळ भाग, जो इतर भारत में प्रचलित था, अवश्य ही ई० सन् से कई शताब्दी पूर्वकाल की रचना हो सकता है।

कुछ धर्मसूत्र ऐसे हैं जिनका परिचय हमें केवल उद्धरणों द्वारा ही होता है। उनमें सर्वप्राचीन वहीं है जो इतर धर्मसूत्रों में उद्धृत है। इनमें से सविशेष रोचक तो वह है जो मनु अथवा मानवों का सूत्र कहा जा सकता है। कारण, उसका सम्बन्ध सुप्रसिद्ध मानव धर्मशास्त्र से है। वासिष्टधर्मसूत्र में मनु के अनेक उद्धरण हैं जिनमें छः उद्धरण ज्यों के स्वों अथवा बहुत स्वरूप पाठ-भेद के साथ हमें वर्तमान मनुस्मृति में उपलब्ध होते हैं। वासिष्ट धर्मसूत्र का एक अंश ऐसा है जो अंशतः गद्य में और अंशतः पद्य में रचित है और उसका पद्यभाग मनु की रचना में वैसा ही उजूत है। अन्य धर्मसूत्रों की भौति वासिष्ट धर्मसूत्र में भी त्रिष्टुए और श्लोक दोनों प्रकार के कुन्द पाये जाते हैं। इस प्रम्थ में उजूत अंश सम्भवतः उस मानव धर्म के प्रतीक हैं जो आज प्रचलित मानव धर्मशास्त्र अथवा मनुस्मृति की आधारमूमि है।

दांख और लिखित दो भाई ये जिन्होंने न्यायपरायणता के लिए वही स्याति पाई थी। वे न्यायमूर्ति माने जाते थे। उनके द्वारा प्रणीत किसी धर्मसूत्र के अंदा भी इसी तरह निवन्य प्रन्थों में उपलक्ष्य उद्धरणों के रूप में आज सुरश्चित हैं। यह प्रन्थ अवस्य ही बहुत बढ़ा एवं न्यायक रहा होगा। इसमें धर्मविधान के सब ही प्रकरणों का सविस्तर वर्णन होगा; कारण, दांख-लिखित स्मृति को प्रमाण रूप में पराचार ने कई स्थानों पर उद्धत किया है। कुमारिल ( ७०० ई० ) का क्यन है कि यह धर्मप्रन्थ शुक्क-यनुर्वेद चालियों का है। उपलब्ध उद्धरणों के आधार पर कुमारिल का यह मत सर्वधा प्रमाणित होता है।

यह कोई आवश्यक नहीं कि समस्त धर्मसूत्रों को भारतीय धर्म-विधान के प्राचीनतम युग की रचना माना जाय, कारण, इन सूत्रों की रचना-वीली कभी भी आखोपान्त पद्मचद्भ न रही। उदाहरणार्थ, वैकानस धर्मसूत्र एक ऐसा प्रमथ है जिसमें ४ प्रश्न हैं और अन्तःसाचय के आधार पर यह कहा जा सकता है कि वह ई० तीसरी शताब्दी से पूर्व की रचना नहीं हो सकती। इसमें नारायण (विष्णु) की उपासना का प्रकरण है और 'बुधवार' शब्द का प्रयोग मिछता है। वस्तुतः यह धर्मसूत्र जैसा नहीं है। कारण, इसमें वास्तविक धर्म-क्यवहार-सम्बन्धी विषय विक्कुल नहीं है। यह तो सुद्ध धर्म का प्रति-पादन करने वाला प्रम्य है। इसमें चार आक्रमों के धर्म, विशेष कर बानप्रस्थ धर्म का प्रतिपादन है। वानप्रस्थ धर्म से ही विखनस के अनुवाधी वैकानसों का सम्बन्ध है। वैकानस तैत्तिरीय शास्त्रा की सबसे कनिष्ठ एक प्रशासा प्रतीत होती है।

सूत्रों में विहित प्रयोग-विधान तथा लोक-स्यवहार सम्बन्धी नियमों के महान् स्तोम को देखते हुए हमें इस निर्जय पर पहुँचने का प्रलोभन होता है कि यह विशालकाय सूत्र-साहित्य अकर्मच्य पुरोहित जाति द्वारा बुदिएर्वक प्रजीत प्रस्थ-राशि है जिसका आविष्कार हिन्दू जनता के मस्तिष्क की आध्वास्मिक दासता बनाये रखने के तथा उसे सबंधा अपने अधीन कर देने के एकमान्न टक्ष्य से किया है। अनुसन्धान की प्रगति यह भी प्रकट करती है कि ब्राह्मण प्रन्थों में प्रतिपादित यश्चिय प्रयोग-विधि का आधार जनता में प्रचित धार्मिक कृत्य ही रहे हैं। यदि ऐसा न हो तो वह समझना कठिन है कि क्योंकर ब्राह्मण धर्म भारतीय जनता पर प्रभुख जमा कर अपनी सचा को सुदीई काळ तक बनाये रखने में सफळ होता। ब्राह्मणों की मौळिकता इसी में है कि उन्होंने उस युग में प्रचित्त धर्मकृत्यों को विधिवत कमयद्व बनाकर विस्तृत रूप दिया है। इस दिशा में निक्रय ही माह्मणों को वह सफळता प्राप्त हुई है जिसका उपमान विश्व में अन्यन्न कहीं भी उपळब्ध नहीं है।

तुलनात्मक अध्ययन से यह विदित होता है कि अनेक धार्मिक विधान देसे हैं जिनकी प्रयूत्ति उस युग में हुई होगी जब भारतीय और फारसवासी एक ही राष्ट्र की प्रजा थे। उदाहरणार्थ, यज्ञ उस समय भी पूर्ण रूप से विकसित प्रक्रिया का केन्द्र था और वह पुरोहित वर्ग के द्वारा ही सम्पन्न हुआ करता था। वैदिक विधियों में प्रयुक्त कई शब्द तब भी प्रयोग में प्रचलित थे, जैसे सोम । सोम यह वज्री है जिसे निचीच कर उसके रस को छलनी से छानकर दूध के साथ मिलाकर प्रधान आहुति के रूप में अग्नि को दिया जाता था। हम उपर कह चुके हैं कि यज्ञीपवीत का धारण उन दिनों भी प्रचित था, और यह प्रथा स्वयं भी क्रमारों के संस्कार के रूप में प्रचलित किसी प्राचीनतर संस्कार पर आधारित थी । देवताओं के निमित्त आहुतियों को अग्नि में स्वाहा करने की पद्धति भारोपीय है; कारण श्रीक, रोमन और भारतीयों में इसका प्रचार पाया जाता है। इसी तरह विवाह संस्कार का वह अंश भी भारोपीय है जिसमें नव दम्पति वैवाहिक अग्नि का परिक्रमण करते हैं और वर हविष् अस को प्रहण कर वशु को देता है और वशु वर को धान्यकण देती है। रोमवासियों में भी यह प्रधा है कि नव दम्पति बाई ओर से दाहिनी ओर अग्निवेदी की परिक्रमा कर अग्नि में रोटी ( far ) की आहति देते हैं। सुत्रों में विहित वर-वधु पर लाजा का प्रचेप, जो उर्वरता का संकेत है, भारोपीय परम्परा का प्रतीक है; कारण, यह परम्परा भी इतनी व्यापक है कि इसे अनुकरणात्मक नहीं कहा जा सकता। इससे भी कहीं अधिक पुरातन अरणि-सन्धन कर यश्चिय अग्नि के उत्पादन की भारतीयों

की पद्धति है; इसी तरह भारतीय यज्ञद्वाछा का निर्माण करते समय ईंटों की जुड़ाई में सबसे नीचे ५ प्रकार के प्राणियों के मस्तक को जुन देने का प्रकार है। यह पद्धति उस प्राचीन मान्यता पर आधारित है कि कोई भी ईमारत मजबूत खड़ी नहीं की जा सकती जब तक इसके नीचे मनुष्य या पशु गाड़ा न गया हो।

#### : 8:

### शुल्यसूत्र

धार्मिक प्रक्रिया से सम्बद्ध सूत्रों का एक और वर्ग है जिन्हें शुक्य सूत्र कहते हैं। आपस्तम्य कर्यसूत्र का तेरहवाँ और अन्तिम प्रश्न इसी वर्ग की रचना है। ये सूत्र वेदी निर्माण के छिये आवश्यक परिमाण को बताने वाले प्रम्य हैं। इन सूत्रों में रेखागणित सम्बन्धी ज्ञान बहुत आगे बड़ा हुआ पाया जाता है। वस्तुतः शुक्य सूत्र हो भारत के गणित जाखीय सर्व प्राचीन प्रम्य कहे जा सकते हैं।

### वेदाङ्ग

भारतीय परम्परा के अनुसार सूत्र घोड़ी में रचित वैदिक प्रश्याधि का कलेवर ६ अङ्गों में विभक्त है जिन्हें वेदाङ्ग अर्थात् वेद के अवयव कहते हैं। ये हैं—१. शिखा अर्थात् वेदोबारण के ध्वन्यास्मक नियम, २. खुन्द्स् अर्थात् पद्य-रचना के प्रकार, ३. ब्याकरण अर्थात् रचना सम्यन्धी नियम, ४. निरुक्त अर्थात् चाव्य-ब्युध्पस्ति, ५. करुप अर्थात् शामिक प्रक्रिया और ६. उपीतिप अर्थात् खागेळ के सिद्धान्त । इनमें से प्रथम चार, युनीत संहिताओं के द्युद्धपार तथा अर्थप्रहण के लिये सहायकरूप हैं; और अन्तिम दो, धार्मिक-प्रयोग विधि, कर्त्तंच्य तथा उनके लिये विहित काळ का निर्णय करते हैं। वस्तुतः, वेदाङ्ग की उत्पक्ति धार्मिक आवश्यकताओं के कारण ही हुई, और अन्तिम चार वेदाङ्ग तो वेदोस्तर काळ में विकसित विज्ञान की पाँच घाखाओं के पूर्ण विकास की अथवा प्रारम्भ की आधारशिका हैं। यडङ्ग में चीथे और छठे की संज्ञा तो एक-एक ग्रन्थ विशेष का ही नाम है।

#### कल्प

करूप के सम्बन्ध में हम सविस्तर चर्चा कर चुके हैं।

# ज्यौतिष

वेदाङ्ग के अन्तर्गत ज्योतिष् को प्रतिपादन करने वाला वैदिक युग का कोई भी प्रन्य उपलब्ध नहीं है। कारण, ज्योतिष विषयक सूत्र के दो भिन्न पाट मिलते हैं जो कमशा ऋग्वेद तथा यञ्जवेद से सम्बद्ध कहे जाते हैं, परन्तु वे वेदोत्तर काल में बहुत आगे चलकर रचे हुए प्रतीत होते हैं।

# शिक्षा प्रातिशाख्य

तैत्तिरीय आरण्यक ( ७-१ ) में शिचा अर्थात् ध्वनि नियमों का उल्लेख है । विवरण से यह प्रतीत होता है कि उस समय भी वर्ण, वर्णों पर बळाघात. बर्णों की मान्ना, उचारण तथा सन्धिनियम वन चुके थे। 'शिचा-' इस नाम के अनेक प्रन्थ उपलब्ध हैं। परन्तु वस्तुतः ये वैदिक साहित्य के यहत बाद के परिशिष्ट से प्रतीत होते हैं। ये छोटे से प्रन्थ हैं जिनमें वेद-पाट तथा उचारण के सम्बन्ध में अनेक निर्देश पाये जाते हैं। ध्वनिशास्तीय अध्ययन के अति प्राचीन परिणाम, जो आज उपलब्ध हैं, विभिन्न वेदों के संहिता-पाठ हैं जिनका सम्पादन सन्धि-नियमों के अनुसार किया गया है। इस दिशा में और अधिक प्रगति पद-पाठ-रचना के रूप में दीख पहली है। पद-पाठ में संहिता-पाठ का पदच्छेद है और उतमें सन्धि विच्छेद कर समस्त पहों में विम्रह कर प्रत्येक शब्द को अलग अलग इस प्रकार रखा जाता है कि ध्वनि नियमों से अपरिवर्तित उनका मीछिक स्वरूप प्रतीत होकर और आगे तस्सम्बन्धी अध्ययन के छिये एकत्र सामग्री प्रस्तुत हो जाती है । यास्क, पाणिनि और इतर वैयाकरण उन स्थानों पर पद-पाठ के विद्वित विश्लेषण को स्वीकार नहीं करते, जहाँ वे मानते हैं कि उन्हें वैदिक प्रयोग कहीं अधिक अबद्धा समझा हुआ है। पतअिंह तो कण्डतः पद-पाठ की प्रामाणिकता पर आपित भी उठाते हैं । बैदिक ध्वनि-नियमों को प्रतिपादन करने वाले प्रस्थ तो बस्ततः प्रातिशाख्य हैं जिसका सम्बन्ध साचात् संहिता तथा पत्-पाट से है; कारण, प्रातिशाख्यों का रुपय संहिता और पद-पाठ में परस्पर सामक्षस्य स्थापन करने का रहा है। इसी उद्देश्य से वैदिक सन्धि-नियमों का क्रमबद्ध विवरण प्रातिज्ञावयों में पाया जाता है। साथ ही साथ ध्वन्यात्मक परिवर्तनों के सम्बन्ध में विवेचन भी प्रातिकाएयों में इसी उद्देश्य से किया है कि वैदिक सुकों का पाठ शुद्ध रीति से किया जा सके। सामान्यतः प्रातिशाख्यों की रचना पाणिनि से पूर्व मानी जानी जाती है; कारण, पाणिनि के प्रन्थ में निःसन्देह

प्रातिकार्ख्यों के साथ सम्बन्ध प्रकट होता है। यह कहना या मानना कहीं अधिक सच होगा कि पाणिनि ने आज उपलब्ध प्रातिकार्ख्यों के प्राचीन स्वरूप का मलीभौँति उपयोग किया है। कारण, वैदिक सन्धि जैसे प्रकरणों में पाणिनि का विवेचन प्रातिकार्ख्यों की भौँति समप्र नहीं है। साथ ही यह भी ध्यान देने योग्य है कि प्रातिकार्ख्यों में — विशेष कर अधवंवद के प्रातिकार्ख्य में — वैदाकरणों की पारिभाषिक पदावली का प्रचुर प्रयोग पाया जाता है। प्रातिकार्ख्य वर्ग के चार प्रम्थ सुरक्षित मिले हैं और वे प्रकाशित भी हो चुके हैं। उनमें से एक अधवंवद से, एक अधवंवद से और दो यहार्वेद की वाजसनेथि और तैक्तिशय संहिताओं से सम्बद्ध हैं। इन प्रन्थों की 'प्रातिकार्ख्य' यह संज्ञा हसी कारण दी गई है कि वे वेद की प्रतिकार्ख्य से सम्बद्ध रचनाएँ हैं।

म्हानेद का प्रातिशाश्य सूत्र यहुत यहा प्रभ्य है। यह पश्यक्य है और इसमें तीन अध्याय हैं। परम्परा के अनुसार यह आरवछायन के गुरु शीनक की रचना मानी जाती है। हो सकता है कि जिस रूप में आज यह उपलब्ध है वह शीनकशाखीय रचना हो। आगे चल कर इस प्रभ्य का संखिष्ठ रूप तैयार किया गया और उसमें कुछ पारिशेषिक विषय भी जोड़ दिये गये हैं। परिशिष्टास्मक विषय को प्रतिशाख्य में महत्त्व का विषय यह है कि उसमें २० आचायों की गुरु परम्परा का उल्लेख है। बाजसनेथि प्रातिशाख्य में अध्याय हैं। उसके रचयिता कास्यायन माने जाते हैं। इस प्रातिशाख्य में कास्यायन से प्रवंतर्ती ऋषियों में शीनक का भी उल्लेख है। अध्यवेद के प्रातिशाख्य में अध्याय हैं और यह शीनक शाला का प्रन्य माना जाता है। अस्य प्रतिशाख्य की अपेषा इसमें क्याकरणसम्बन्धी विवेचन कहीं अधिक उपलब्ध होते हैं।

#### छन्द

हुन्द के सम्बन्ध में ब्राह्मण प्रन्थों में यन्नतन्न विवरण मिलता है और हुन्दस् सम्बन्धी विवेचन शाक्तायन श्रीतस्त्र के एक अंश में ( ७१० ), इस्वेदीय प्रातिशास्य के अन्तिम तीन पटलों में और सामवेदीय निदानस्त्र में विशेष कर मिलता है। पिक्रल प्रणीत हुन्दस् सूत्र के पूर्व भाग में भी वैदिक हुन्दों का विवरण दिया हुआ है। यशपि पिक्रलस्त्र वेदाक होने का दाया करता है तथापि वास्तव में यह एक परवर्ती रचना है जिसमें विशेष कर

वेदोत्तरकालीन छन्दों का विवेचन गुरूय विषय है और निश्चय ही वह लौकिक छन्दों पर एक प्रामाणिक ग्रन्थ है।

अन्त में यह कहा जाय कि कारयायन ने दो अनुक्रमणियाँ बनाई है:
प्रत्येक में वैदिक इन्दों के ऊपर विवेचन है, यश्चिप उनमें परस्पर कहीं-कहीं
छुड़ मेद है। अनुक्रमणियों के सम्बन्ध में और अधिक विवरण आगे चलकर
दिया जायगा। अनुक्रमणियों के छुन्दःसम्बन्धी अध्याय में अग्वेद प्रातिशाक्ष्य
के १६ वें पटल में दिये हुए छुन्दोविधान से कोई अन्तर नहीं है। सम्भवतः
अनुक्रमणियों का छुन्दःपरक अध्याय प्रातिशाक्ष्य के उक्त अंदा से पूर्ववर्ती हो,
यश्चिप प्रातिशाक्षय निश्चित ही अनुक्रमणी से प्राचीनतर रचना है।

#### व्याकरण

मन्त्रों की पद-पाठ की पद्धति को देखने से विदित होता है कि उनके रचियताओं को न केवल येदोबारण पूर्व सन्धिनियमों का अच्छा जान वा अधितु ब्याकरण के नियमानुसार पदच्छेद तथा शब्दब्युश्पत्ति का भी उन्हें अच्छा बोध था, कारण उन्होंने पद-पाठ में समास के प्रत्येक पद, क्रियापद में उपसर्गों, तथा संज्ञापद में लगने वाले प्रत्ययों को प्रथक-प्रथक कर लिला है। निश्चय ही उन्हें कितने प्रकार के पद होते हैं इसका विवेक था। उन्होंने पदी का विभाजन चार बर्ग (पदजातानि) में किया था। पदजात का उक्छेस सबसे पहले बास्क ने किया। उन्होंने संज्ञापद जिसमें सर्वनाम का भी समावेश है, और आख्यात अर्थात् क्रियापद, उपसर्ग और निपात बताये हैं। सम्भवतः पद्दों के वर्गीकरण के कारण ही भाषा नियमों की बताने वाछे ज्ञास का नाम 'ब्याकरण' बनाया, न केवल इस कारण कि व्याकरण में पढ़ीं का विरुक्षेपण किया गया है। ब्राह्मण ग्रन्थों में भी भाषा-शास्त्रीय तस्त्रों का विवेचन मिलता है। उनमें स्वाकरण के कई पारिभाषिक शब्दों — वर्ण (अश्वर), मूपण ( पुंक्षिक्र ), वचन, विभक्ति आदि — का प्रयोग पाया जाता है। इससे भी कहीं अधिक व्याकरण-सम्बन्धी विवरण आरण्यक, उपनिषद् तथा सुत्रों में मिलता है। पाणिनि से पूर्वकालिक व्याकरण-विमर्श यास्क के निरुक्त में मिलसा है।

ब्याकरण सम्बन्धी अध्ययन की परम्परा यास्क से बहुत पहले से ही अधिकतर चल पड़ी थी; कारण, यास्क ने दाखिणास्य एवं पौरस्स्य शास्त्राओं में क्या भेद है यह बताते हुए लगभग २० पूर्वाचायों का नामतः निर्देश किया है जिनमें शाक्टायन, गार्थ और शाकक्य प्रमुख हैं। यास्क के समय तक भारतीय वैयाकरणों ने 'पद के प्रकृति और प्रध्यय ऐसे दो अंशों होते हैं'--यह पहचान लियाथाऔर उन्होंने नामपद के और क्रियापद के अन्त में लगने वाले प्रत्ययों को भी प्रथक्-प्रथक् पहचान लिया था और क्रमशः उन्हें कृदन्त और तिज्ञत प्रत्ययों में वर्गीकृत भी कर दिया था। यास्क ने शाकटायन के उस सिद्धान्त पर एक रोचक विवेचन दिया है जिसमें समस्त नामपदों की उत्पत्ति आख्यात से हुई है यह प्रतिपादित किया है। वस्तुतः, शाकटायन के उक्त सिद्धान्त से स्वयं यास्क भी सहमत हैं, और उन्होंने यह भी बताबा है कि गार्थ्व तथा अन्य वैयाकरण भी सामान्यतः इसी सिद्धान्त को स्वीकार करते हैं। परन्तु वह यह मानने को तैयार नहीं कि सब ही संज्ञापदों की ब्युरपत्ति आक्यात से हुई है। यास्क ने इस पत्त की आलोचना करते हुए पूर्णरूप से खण्डन किया है। 'समस्त पर्दो का मूल आख्यात है'-इसी शाकटायन के सिद्धान्त पर पाणिनि का वैद्याकरण आधारित है। पाणिनि सुत्रों में वैदिक पदों पर सैकड़ों नियम हैं। परन्तु वे अपवादाश्मक हैं। कारण, पाणिनि के अष्टाच्यायी में मुक्य सूत्र वे हैं जो छीकिक संस्कृत से सम्बद्ध हैं। पाणिनि की इस रचना ने परवर्ती समग्र साहित्य को प्रभावित किया है। यद्यपि पाणिनि की रचना सूत्रयुग के मध्यकाल की है तत्रापि यही मानना उचित है कि पाणिनि से ही बेदोत्तर युग का आरम्भ हुआ है। पाणिनि निर्आन्त प्रमाण माने जाते हैं और उनका प्रामाण्य अपने से पूर्ववर्ती वैयाकरणों के ऊपर सर्वसम्मत है। इसी का फल यह हुआ कि पूर्ववर्ती अन्य ब्याकरण ग्रन्थ लुप्त हो गये। केवल यास्क ही शेष रह गये हैं। उसका कारण यह है कि वह साचात दैयाकरण न थे, परन्तु उनकी एकमात्र रचना ही निरुक्त नामक वेदाङ्ग का प्रतिनिधिश्व करती है।

### निरुक्त

यास्क का निरुक्त वास्तव में विदिक टीका ही है और वह संस्कृत साहित्य में उपलब्ध अन्य किसी दूसरे निर्वचनात्मक प्रन्थ से कई शताबिद्यों पूर्व की रचना है। गिरुक्त की आधार शिला निचन्द्र है जिसमें अप्रसिद्ध और विरल्ज विदिक शब्दों का संप्रह है जिसका संकलन अध्यापकों के उपयोग के लिये किया गया है। यास्क के सम्मुल ऐसे पाँच और संप्रह-प्रन्य उपस्थित थे। उनमें से तीन कोश तो ऐसे थे जिनमें पर्यायवाची शब्दों का संप्रह है, चौथे में विशेष कठिन शब्द हैं और पाँचवें में वैदिक देवताओं का वर्गाकरण। इन्हों के आधार पर व्यास्क ने अधिकतर अपने निरुक्त की रचना की है। यास्क के निरुक्त में १२ अध्याय हैं और आगे चल कर उनमें दो और अध्याय बोब दिये गये हैं। उन्होंने अधिकांशतः ऋग्वेद से उदाहरण रूप में अनेक ऋचाओं को उब्दुत कर उनका अर्थ किया है और साथ ही साथ विषम स्थलों पर शब्दों की स्युरपत्ति भी समझाई है।

प्रथम अध्याय में विषयप्रवेश है जिसमें निरुक्त तथा व्याकरण के सामान्य सिद्धान्तों का प्रतिपादन है। दूसरे और तीसरे अध्याय में पर्यायवाची निघण्ड से सम्बन्ध रखने वाले कितप्य जटिल विष्यों का स्पर्धाकरण है। प से ६ अध्याय तक चतुर्ध भाग पर, और ७ से ३२ अध्याय तक पाँचवें भाग पर विवरण है। निरुक्त न केवल शक्द-स्पुरपित एवं स्वाकरण की दृष्टि से ही बन्ने महत्त्व का प्रम्थ है अपित पाणिनि से यहुत अधिक प्राचीन युग में प्रचलित संस्कृत गचरचना का वह सर्वप्रथम निदर्शन है। इसकी गचरोली लीकिक साहित्य जैसी है। यास्क व्याकरणसम्बन्धी उन्हीं पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग करते हैं जो पाणिनि की अष्टाच्यायी में पाये जाते हैं। उदाहरणार्थ, 'धातु', 'कृत्' और 'तिद्धित' प्रस्वयों का यास्क ने भी प्रयोग किया है। निश्चय ही यास्क पाणिनि से बहुत पहले के हैं। कारण, पाणिनि और यास्क के मध्यवर्ती अनेक वैयाकरणों के नाम देखने में आते हैं। अत एव कहना होगा कि यास्क निश्चय ही ५ वीं शताब्दी के हैं और उनका रचनाकाल सुत्रयम का प्रारम्भिक काल है।

निरुक्त से एक महस्व की बात यह प्रमाणित होती है कि यास्क के समय में अध्येद का पाठ निक्षित हो जुका था और उसका रूप वहीं था भी आज हमें उपलब्ध है। उदाहरणार्थ, दक्तम मण्डल के २९ वें स्कूक के प्रथम मन्त्र में यास्क ने 'वायो' को एक ही पद माना है जब कि शाकत्य के पद-पाठ में 'वा-यो' दो पद माने गये हैं। यास्क के निर्वचन से यह भी प्रकट होता है कि निर्वचन करते समय यास्क कभी-कभी संहिता पाठ से सहमत न थे और अध्येद से उद्गृहीत उद्धरणों को भी वह इस तरह संशोधित कर दिया करते हैं जिससे परम्पराप्त पाठ के वह सर्वथा अनुरूप दन जाय। परम्मु यह पाठमत तारतम्य ऋग्वेद के पाठान्तर के कारण नहीं, अपित्र निरुक्त में आनित्यों के कारण ही हुआ होगा। इस प्रकार के कुछ छोटे वद पाठमेद सायण में भी पाये जाते हैं जो सदा माध्यकारों की अनवेदा के कारण हैं।

## परिशिष्ट

उपर्युक्त स्वों के साथ एक और अतिविस्तृत साहित्य लगां हुआ है।
यह परिशिष्टों के नाम से क्यात है और सब ही विदिक शासाओं के अपनेअपने परिशिष्ट विद्यमान हैं। इन प्रत्थों में स्वों में प्रतिपादित विषयों पर
कुछ विशेष चर्चाएँ हैं या कहीं-कहीं उन विषयों पर अधिक विदरण प्रस्तुत
किया गया है जिनका प्रतिपादन स्वों में साजात न हो पाया है। उदाहरणार्थ,
आक्षात्रायन गृद्ध परिशिष्ट ४ अध्याय का 'एक प्रत्थ है जो श्रायद से सम्बद्ध
है। इसी तरह गोभिल संप्रह परिशिष्ट सामान्यतः गृद्ध आचारों का संधिस
विदरण है जिसमें विशेष कर मन्त्र-तन्त्र की चर्चा अधिक है। यह प्रत्थ
सामवेद से सम्बद्ध माना जाता है। सम्भवतः इससे कुछ बाद का, परन्तु
इस जैसा ही, 'कर्मप्रदीप' नामक प्रत्ये किसे सामगृद्ध परिशिष्ट, छान्दोग्य एस
परिशिष्ट, छान्दोग्य परिशिष्ट अथवा गोभिलस्त्रित कहते हैं। इसके
रचिता शुक्त यहाँवेद के कात्यायन या गोभिल माने जाते हैं। इस
प्रत्याता शुक्त यहाँवेद के कात्यायन या गोभिल माने जाते हैं। इस
प्रत्याता शुक्त यहाँवेद के कात्यायन या गोभिल माने जाते हैं। इस
प्रत्याता शुक्त यहाँवेद के कात्यायन या गोभिल साने जाते हैं। इस
प्रत्यादित है और इस प्रत्थ में कहीं-कहीं तो गृद्धसंप्रह के क्षोक उथों के त्यों
उपलब्ध होते हैं।

# प्रयोग-पद्धति

यज्ञिय विधान को भछी भौति समझने के लिये 'प्रयोग' ए॰ 'पद्मति' के नाम से क्यात एक और प्रम्थराशि है। ये प्रम्थ अभी भी प्रभूत संक्या में इस्तिलिखत ही मिलते हैं। ये प्रम्थ विविध झाखों से सम्बद्ध श्रीत एवं गुझ विधियों का वर्णन करते हैं। प्रयोग एवं पद्मति प्रम्थ में यही अन्तर है कि प्रयोगों में प्रत्येक यज्ञ का प्रकार और विविध कोटि के अहित्वों के कार्यों का व्यावहारिक दृष्टि से निर्देश है; पद्मतियों में सूत्रों में प्रतियांत्रित कमबद्ध विवरण का अनुसर्ण करते हुए, प्रतियाध विषय का संखेप से विवेचन है। इसके अतिरिक्त प्रयोगों का पद्मास्मक विवरण कारिकाओं में मिलता है। ये कारिकाएँ किसी न किसी सूत्र या पद्मति से साखात् सम्बद्ध हैं। कारिका प्रथां में सवसे प्राचीन कुमारिलकृत कारिका है जिसका रचना-काल ७ वी ई॰ में कहा जा सकता है।

# अनुक्रमणी

परिशिष्टात्मक प्रन्थराशि में एक वर्ग अनुक्रमणियों का भी है जिनमें वैदिक संहिता में कितने सुक्त, कौन-कौन रचियता, कैसे-कैसे छन्द और विविध देवताओं का कमप्राप्त विवरण है। इनमें से ऋग्वेद संहिता से सम्बन्ध रखने वाली ७ अनुक्रमिवयाँ है। उन सब के रचयिता शीनक माने जाते हैं और उनमें शीनक प्रणीत अपवेद प्रातिशास्य सी तरह रहोक् और त्रिप्टुप् वृत्द के पद्यों का प्रयोग है। एक सामान्य स्ची की तरह सर्वानुकमणी नामक प्रन्थ है। वह कात्यायन की रचना कही जाती है, और उसमें पद्मयद अन्य अनुक्रमणियों के विषय का सुत्रवीली में संचित्त विवरण है। पदाबद अनुक्रमणियों में से ५ अनुक्रमणियाँ सुरचित रूप से मिलती हैं। उनमें से एक आर्यानुक्रमणी है जिसमें लगभग ६०० रठोक हैं और ऋगेंद्र के ऋषियों की नामावली है। इस ग्रन्थ के वर्तमान स्वरूप को देखते हुए प्रतीत होता है कि 1 स्वीं शताब्दी के भाष्यकार पर्गुरदिष्य जिस अनुक्रमणी से परिचित थे उसी का यह नवीन रूप है। दूसरी अनुक्रमणी है छन्दानुक्रमणी, जिसका आयाम लगभग उतना ही है, और उसमें ऋग्वेद सूकों के झन्दों की नामावली है। साथ ही साथ इसमें अम्बेद के तृतीय अष्टक में कितने, और कैसे खन्द हैं इनकी प्रयक्-प्रथक तथा सम्पूर्ण झन्दों की संक्षित संख्या दी हुई है । अनुवाका-नुक्रमणी एक दोटा सा प्रम्य है जिसमें कोई ४० पद्य हैं। इसमें आग्वेद संहिता के कुछ ८५ अनुवाकों के प्रारम्भिक प्रतीक अनुक्रम से दिये हुए हैं और साथ ही यह भी उद्विक्तित किया है कि प्रत्येक अनुवाक में कितने सुक्त हैं। इसके अनुसार ऋग्वेद में 1010 सुक्त (अथवा बाष्क्रल पाठ के अनुसार १०२५), १०५८० सचाएँ, १५३८२६ शब्द और ४३२००० वर्ण हैं। इसके अतिरिक्त अन्य कुछ गणनात्मक विवरण भी इस अनुक्रमणी में मिलते हैं। इस अनुक्रमणी के अनुसार दी हुई ऋषाओं की गणना आज-कल विविध रीति से की हुई गणना से मेठ नहीं खाती, तत्रापि कहा जा सकता है कि यह भेद नगण्य सा है। सम्भवतः अनुक्रमणी के द्वारा अपनाये हुए पुनरावृत्त कतिपय ऋचाओं के गणना प्रकार में कुछ अन्तर रहा हो।

इसके अतिरिक्त एक और छोटी सूची है जिसे पादानुक्रमणी कहते हैं जिसमें श्राचाओं के प्रत्येक चरण की क्रमिक सूची है। यह प्रन्थ भी इतर अनुक्रमणियों को भाँति मिश्रित छन्दों में उपनिवद है। अद्यावधि इस प्रन्थ की केवल दो ही हस्तिक्षित प्रतिकिपियाँ मिली हैं। सुक्तानुक्रमणी नामक एक और प्रनथ का उक्लेख मिळता है, परन्तु वह पुस्तक कहीं उपलब्ध नहीं। सम्भवतः इस प्रम्थ में सुकों के प्रतीक की सूची दी हो। यह प्रम्थ शायद इस कारण लुप्त हो गया कि सर्वानुक्रमणी के समच इसकी कोई उपयोगिता न रही हो । देवतानुक्रमणी की पुस्तक भी कहीं उपलब्ध नहीं हुई, परन्तु पहगुरुक्षिप्य के भाष्य में देवतानुक्रमणी के १० उद्धरण उपलब्ध होते हैं। इस प्रन्थ की निरुपयोगिता भी बृहदेखता नामक प्रन्थ के कारण सिद्ध हुई होगी, कारण किसी भी अनुक्रमणी की अपेचा बृहहेवता एक अधिक विस्तृत प्रत्य है। इस प्रत्य में १२०० छोक हैं जिसके बीच कहीं कहीं त्रिष्टप चुत्त भी हैं। इसमें ८ अध्याय हैं जो बाखेद के अष्टकों के समानान्तरहैं। इसकां भी प्रतिपादन कम ऋग्वेद के अनुरूप है और प्रत्येक ऋचा में सम्बोधित देवता का उरुलेल ही इसका मुख्य लक्य है। बृहदेवता में उदाहरण के रूप में दी हुई अनेक कथाएँ एवं आक्यायिकाएँ भी हैं, और इसी कारण साहित्य के अतिप्राचीन संप्रह की दृष्टि से इस प्रन्थ की बढ़ी महत्ता है। बहुत सीमा तक बहु अन्ध यास्क के निरुक्त पर आधारित है। बृहदेवता के रचयिता ने यास्क एवं अन्य आचार्यों के नामोश्लेख के साथ साथ भागुरि और आश्वलायन, तथा निदानसूत्र का भी उक्लेस किया है। इस प्रन्थ की एक विशेषता यह है कि इसमें खिल नामक अनेक परिशिष्ट सुन्हों की ओर संकेत किया है जो वास्तव में अपवेद संहिता में कहीं उपलब्ध नहीं हैं।

पद्मबद्ध इन अनुक्रमणियों के मौक्षिक रूप से कहीं परवर्ती, काध्यायनकृत सर्वानुक्रमणी है। यह एक ऐसा प्रश्य है जिसमें सकल अनुक्रमणियों में प्रतिपादित विषय एक ही स्थान पर अंचेप में संकल्पित कर रख दिया गया है। सूत्र चीलों में रचित यह प्रश्य काफ्री यहा है। सुत्र त रूप में इसकी एह संख्या लगभग ४६ है। इस प्रश्य में ऋग्वेद के प्रत्येक स्कुक का प्रतीक दिया हुआ है। इसके अतिरिक्त ऋषाओं की संख्या, उनके निर्माता, उनमें सम्बोधित देवता और उनके लुन्द भी उद्यक्तित हैं। इसके पहिले १२ अध्यायों में प्रास्तायिक चर्चा है जिसमें से ९ अध्यायों में वैदिक लुन्दों पर सिक्ति निवश्य हैं जो ऋग्वेद के प्रतिशाक्ष्य के अन्तिम तीन अध्यायों के समस्प हैं। सर्वानुक्रमणी के रचयिता ने प्रारम्भ में 'यथोपदेश ऋग्वेद के समस्प हैं। सर्वानुक्रमणी के रचयिता ने प्रारम्भ में 'यथोपदेश ऋग्वेद के समस्प हैं। सर्वानुक्रमणी के रचयिता ने प्रारम्भ में 'यथोपदेश ऋग्वेद के

प्रतीक आदि की अनुक्रमणी प्रस्तुत करता हूँ' — यह प्रतिज्ञा की है। 'यथोपदेश' पद का तारवर्ष है कि उपर्युक्त छन्दोबद अनुक्रमणियों के आधार पर प्रस्तुत अनुक्रमणि बनाई का रही है, कारण संश्विस सूत्रशैं में निर्मित सर्वानुक्रमणी में न केवल कुछ प्रधारमक पद ही हैं अपित आर्यानुक्रमणी और हृहदेवता से उपों के श्वों अधवा कुछ शब्दों के परिवर्तन के साथ उद्धरण मिलते हैं। इसी प्रकार का एक और छन्दोबद प्रन्थ है जिसका नाम अनुविधान है। इसका भी प्रणेता शौनक माना जाता है। अधिवधान में विशेष कर अध्येद की श्रद्धाओं वा स्कों के पाठ में निगृद तान्त्रिक प्रयोगों की चर्चा है।

सामवेद के परिशिष्टों में दो अनुक्रमणियाँ हैं उनके नाम आर्थ और देवत हैं। आर्थ में सामवेद के नैरोय शाखा के ऋषियों की, और देवत में देवताओं की सूची दी हुई है। इन दोनों परिशिष्टों में यास्क, शीनक, आध-लायन प्रसृति का नामोझेल है। इसी तरह कृष्ण यज्ञवेंद की भी दो अनुक्रमणियाँ उपलब्ध हैं। ऐतरेय शासा की अनुक्रमणी में दो भाग हैं: पहिला भाग गद्य में और वृसरा भाग पद्य में रचित है । संहिता में प्रतिपादित विषयों से सम्बद्ध नामावली के अतिरिक्त भी कुछ विषय इसमें मिलता है। काठकों के चारायणीय शाखा की अनुक्रमणी विभिन्न प्रपाठकों एवं अरवाओं के निर्माताओं की सुची है। इस प्रम्थ में अरवेद के अंगी पर कथित अभिप्राय ऋग्वेद की सर्वानुक्रमणी में दी हुई वार्तों से विभिन्न है। इस अनुक्रमणी में सर्वानुक्रमणी की अपेचा कुछ विलक्क नये नाम भी दिये हैं। यह माना जाता है कि इस अनुक्रमणी का रचियता अन्नि था जिसने उसे लीगाचि को बताया। शुक्र यजुर्वेद के माध्यन्दिन द्वाला की अनुक्रमणी कारयायन की रचना मानी जाती है और इसमें ५ अध्याय हैं। पहिले ४ अध्यायों में निर्माताओं, देवताओं एवं छन्दों की गणना है। ऋग्वेद से उदयहीत रचनाओं के ये ही निर्माता कारयायनकृत अनुक्रमणी में भी मिळते हैं जो सर्वानुक्रमणी में बताये गये हैं; तथापि कार्यायन की अनुक्रमणी में परवर्ती युग में अनेक नथे आचायों के नाम भी संकछित हैं और उनमें कुछ तो चातपथ बाह्मण के भी हैं। कारवायन की इस अनुक्रमणी के पञ्चम अध्याय में संहिता में प्रयक्त मन्त्रों का संश्वित विवरण है। यह विवरण सर्वानुक्रमणी के प्रारम्भिक अंश में दिये हुए विवरण से मिलता-जलता है । शक्क्यजबेंद के कब और भी परिशिष्ट हैं और उन सबके रचयिता काश्यायन ही माने जाते

हैं। उनमें से केवल तीन का उद्येश करना यहाँ आवश्यक प्रतीत होता है। निगम परिशिष्ठ नामक एक प्रन्थ है जिसमें ग्रुह्मथुवेंद में ,प्रदुक्त पर्यायवाची सन्दों का कोश है। यह रचना शन्दार्थ को प्रतिपादन करती हुई कोश के रूप में है। दूसरा प्रन्थ है प्रदराध्याय जिसमें माझण कुळों की सुची है। हुसका ध्येय गोम्न तथा प्रवर यताने का है तािक विवाहादि सम्वन्ध के अवसर पर सगोम्रता निश्चित की जा सके। साथ ही साथ कौन सा मालिज यहाँ में कौन से काम के लिये उपयोगी हो सकता है— यह सूचना भी गोम्न और प्रवर के ज्ञान से मिल जाती है। तीसरा प्रम्थ है चरणव्युह । यह एक छोटा सा प्रन्थ है जिसका महत्त्व भी स्वव्य है। इसमें सब वेदों की सब शालाओं का संश्विष्ठ विवरण है। परन्तु वह विष्णुपुराण तथा वायुपुराण में दिये हुए वैदिक शालाओं के विवरण की तुलना में बहुत कुछ अपूर्ण कहा जा सकता है। चरणव्यूह नाम का एक और प्रन्थ मिलता है जो अथवेंबर का परिशिष्ट है। इसमें यह कहा है कि अथवंण संहिता में २००० सुक्त तथा १२,३८० मन्त्र हैं। इसके अतिरिक्त अथवेंबर के परिशिष्टों की संक्या लगाना ७० है।

विश्व साहित्य के प्रस्तुत विवरण को समाप्त करने से पूर्व में सावण के सम्बन्ध में कुछ जान्य कहे विना रह नहीं सकता। सावण मध्ययुत के महान् वैदिक विद्वान् हुए हैं। इन्हीं की प्रेरणा से, अथवा इन्हीं के अध्यवसाय से आर्थेद, ऐतरेय बाह्मण और आरण्यक, तैत्तिरीय संहिता तथा अन्य बाह्मणों पूर्व आरण्यकों पर अनेक उपयोगी महस्व के भाष्यों की रचना हुई है। इनके अतिरिक्त सावण ने अनेक अन्य प्रस्थरनों की रचना भी की है। ऐसा छताता है कि दो संहिताओं पर उन्होंने अपने भाष्य के कुछ ही जंग छिले थे, रोप की पूर्ति तो उनके शिष्यों द्वारा सम्पन्न हुई है। उनका देहावसान ई० सन् 1३८७ में हुआ। इन्होंने अपना सकछ कार्य महाराज बुक (३२५०-४० ई०) के दरबार में किया। वह महाराज बुक (प्रथम) के गुरु तथा उनके और उनके उत्तराधिकारी हरिहर (१३०९-९९ ई०) के मन्त्री थे। यह वह राजकुछ था जिसने १४वीं सदी के पूर्व भाग में गुसछमानी बादशाहों की अधीनता के बन्धन को तोडकर विजयानगरम राज्य की स्थापना की थी। यह संस्थान विछारी जिले में तुक्रभद्रा के तट पर वर्तमान हम्पी के नाम से प्रसिद्ध है। सायण के उपेष्ठ वन्ध्र माध्रय महाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय महाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय महाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय महाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय महाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय के स्थापन के उपेष्ठ वन्न्य माध्रय महाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय के स्थापन के स्थापन की स्थापन की स्थान की स्थापन की स्थापन के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आचार्य माध्रय माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही आचार्य माध्रय माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। यही आधार्य माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही आचार्य माध्य साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही आधार्य माध्रय माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही आधार्य माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही आधार्य माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही आधार्य माध्रय साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही अध्याप्त साहाराज बुक्क के अमास्य थे। सही साहाराज साहाराज बुक्क के साहाराज साहाराज

संन्यासी हो गये थे। संन्यस्त अवस्था का इनका नाम विद्यारण्य स्वामी था। ये श्रृष्टेरी मठ में रहते थे जहाँ इनकी मृत्यु हुई। माधव ने स्वयं भी अनेक प्रन्थों की रचना की है। परन्तु सायण के समस्त भाष्य माध्य की संरचकता में रचे जाने के कारण उन्हीं को समर्पित हैं। अत प्य ये भाष्य सायण-माध्यीय कहळाते हैं। बढ़े सौभाग्य की बात है कि सायणभाष्य सहित जा वेद का मैक्समूळर द्वारा सम्यादित द्वितीय संस्करण विजयानगरम् महाराज के तत्त्वावधान में प्रकाशित हुआ। समरण रहे कि वर्तमान विजयानगरम् का उस विजयनगर से सम्बन्ध नहीं, जिसकी स्थापना महाराज हुक ने की थी।



॥ श्रीः ॥

संस्कृत साहित्य का इतिहास

वैदिक-युग

परिशिष्ट



# परिशिष्ट [क]

# सन्दर्भ-ग्रन्थ

## अध्याय १

संस्कृत साहित्य के इतिहास पर विशेषकर देखें-बेनक्री-'नेशिक्टे देर स्प्रॉक्चिजेनशाफ्ट' [म्यूनिक, १८६९]। संस्कृत-प्रन्थ-स्थी के लिये अनुपम सङ्कल है वार्षिक 'ओरियण्टालिशे बिब्लियोग्राफी' [ बर्लिन,

ई॰ सन् १८८८ से प्रारम्भ ]।

प्रष्ट. १ लाह्यणवर्ण की धार्मिक मान्यताओं के सम्बन्ध में कतिपय अयथार्थं विचार मिछते हैं—देखें—पुर्चंस—'हिज् पिल्ब्रिमेज, ऑर रिले-शन्स ऑह द वर्ल्ड एण्ड दि रिलिजन्स आब्जह्रंड इन ऑल एजेस' [ २ रा संस्करण-छन्दन-१६१४]; और ठॉर्ड-'प डिस्कवरी ऑब द सेक्ट ऑय द बनियाज़ (हिन्दूज़ ), [ छन्दन, १६३० ] । अन्नाहम रोगर कृत, 'ओपन देउरे' ( १६३१ ) में भर्तृहरि के २ शतकों का अनुवाद है।

प्रष्ट. २ हुनवह स्टीवर्ट-'फिलॉसफी ऑय द ह्यूमन माइण्ड'-भाग २ अध्याय १, अनुच्छेद ६ में संस्कृत भाषा के उद्गम के सम्बन्ध में कतिपय ऊह दिये हैं। सी॰ डब्बयू वॉल, डी॰ डी॰—'पन् पसे ऑन दि नेचर, एज, एण्ड ओरिजिन ऑय वि संस्कृत राइटिंग एण्ड लेंग्वेज' [ बब्लिन, १८३८ ]। देलहेड्—'ए कोड ऑब जेण्डू ( हिन्दू ) लॉ,' और ऑर्डिनेशन ऑन द पण्डिस्स्—एक फारसी अनुवाद के आधार पर संस्कृत भाषा में रचित मूळ प्रन्थ से प्रणीत, १७७६।

प्रष्ठ. ३ एक. रखेगळ, 'इचेर दि स्प्रांकि उण्ट विज्हाइट देर इण्डेर' [हेडलवर्ग, १८०८] । वॉप्य—'कॉॅंड्जुगेशन्स सिस्टम्' [फ्रेइफर्ट, १८१६]।

प्रष्ट. ४ कोलमुक, 'ऑन द बेदज़' [ पश्चिवाटिक रिसचेंज, कलकत्ता, १८०५]। रोट—'झुर लिटेरेटुर उण्ट गेशिक्टे देज बेद'—[स्ट्रगार्ट, १८४६ ]; बोहार्लग तथा रोट इत संस्कृत-जर्मन-डिक्शनरी-भाग, १-७ [ सेण्ट पीटसंबर्ग, १८५२-७५ ] ।

पृष्ठ. ५ ब्यूहलरकृत 'पन्सायक्लोपिडिया ऑव इण्डो-आर्यन रिसर्चं' [स्ट्रासदुर्ग-इसके भाग कुछ जर्मन और कुछ अंग्रेजी में ई०

सन् १८९६ से प्रकाशित होने छगे ]।

पृष्ठ. ६ देखें — विशेषतः ऑफ्रेंक्ट रचित 'केटेलोगस केटेलोगोरम्' ( लावपित्रग, १८९१; उपबृंदण, १८९६ ) जिसमें संस्कृत पाण्डुलिपियों की सूची, प्रम्थ एवं प्रम्थकारों के नाम अकारादिकम से सङ्कलित हैं। एडलबर्ट कुद्दन—'हिरेबकुँस्ट देस फिन्येस्ं', १८४५ (२रा संस्करण-म्युटेर-स्लोह, १८८६ )।

पृष्ट. ९ (पुरातश्व एवं प्राचीन मुदाओं के आधार पर निर्णीत) भारतीय पुरावृत्त पर एक उपादेय प्रन्थ है—डफ् कृत—'दि कॉनॉलर्जी ऑख इण्डिया' [ लन्दन, १८९९]। खुद के महानिर्याण की तिथि के सम्बन्ध में— देखें जीव्हेनवर्ग—'युद्ध' [ बर्लिन, तृतीय संस्करण, १८९७ ]

पृष्ठ. ११ का हियान [ लेगा द्वारा अन्दित—ऑक्सकर्ड, १८८६ ]; ह्वेन स्सांग ( बील द्वारा अन्दित ), सि-यु-कि, लन्दन, १८८४; इस्सिंग ( टकाकुसु द्वारा अन्दित ) ऑक्सकर्ड, १९९६ । प्रयूहरेर—'मोनोग्राफ ऑन युद्ध शाक्यमुनिज वर्थ-प्लेस' [ आर्कियॉलॅजिकल सर्व ऑव इण्डिया, भाग १६, इलाहायाद, १८९७ ]; अल्बेशनि—'इण्डिया' ( सचाउ द्वारा अंग्रेजी में अन्दित — लन्दन १८८५ )।

पृष्ठः १२ 'कॉर्पेस इन्स्किष्टियोनम् इण्डिकारम्'—भाग, १, १८७३, भाग-३, १८८८ क्लकत्ता । 'परिप्राफिया इण्डिका' [कलकत्ता-१८८८ से] सहस्व के कतिपय पौरस्थ सामयिक पत्रिकार्वे हैं:—

इव्डियन प्विटक्सरी—बम्बई ;

- २. झेटश्रिप्तट वेर डॉयशेन मीर्गेनलेण्डिशेन गेसेक्सशाप्तट-लायपित्त ;
- जर्नल ऑव व रॉयल एशियाटिक सोसायटी, लन्दन, ( जिसकी बंगीय शाला कलकत्ता में और एक दूसरी शाला वम्बई में है );
- जर्नल पृक्षियाटीक पेरिस ;
- व्हियेना ओरियण्डल जर्नल, ह्रियेना;
- ६. जर्नेळ ऑव दि अमेरिकेन ओरियण्डळ सोसायटी,- न्यू हेवेन (कॉन.);

पृष्ठ. १२-१७ 'भारतीय लिपि के उद्गम' पर देखें — ब्यूहल्र — 'इण्डिदो पेलियोग्नाफी' — स्ट्रासबुर्ग १८९६; तथा 'ऑन दि ओरिजिन ऑब इण्डियन ब्राह्म अल्फाबेट' — स्ट्रासबुर्ग, १८९८।

पृष्ठ. १५ आजतक उपलब्ध सर्वप्राचीन संस्कृत हस्तिकिखित अन्ध, अधुना बोडिक्टियन छायमरी में सङ्गृहीत, डॉक्टर आर० होयर्नले द्वारा प्रतिचित्र में रूपान्तरित—'दि बॉअर मेन्युस्किप्ट' — कलकत्ता, १८९७। पालि 'खरोष्ठी' पाण्डुलिपि—स्रोतान के निकट उपलब्ध 'धम्मपद' का प्राकृत रूपान्तर है; देखो-सेनार जनल प्रतियारीक, १८९८, पृष्ठ १९३–३०४।

प्रष्ट. २६ प्राकृत बोलियों के सन्वन्ध में यहाँ दिये हुए विवरण का मुख्य आधार है डॉ॰ जी॰ ए॰ प्रियसंन ( जो आजकल भारतीय भाषाओं के सर्वेचण में संलग्न हैं) का लेख, 'दि जियोग्नाफ्रिकल डिस्ट्रीब्यूशन एण्ड न्युचुअल एफिनिटीज ऑव दि इण्डो-आर्यन वर्नाक्यूलसं। पाली साहित्य पर- देखें — राइस सेविड्स—'खुद्धिकाम, इट्स हिस्टरी एण्ड लिटरेचर', लन्दन, १८९६। प्राकृत साहित्य पर देखें नियसंन—'दि मेडिइयल वर्नाक्युलर लिटरेचर ऑव हिन्दुस्तान' [ सहम ओरियण्डल कोमेस, द्वियेना, १८८८ का विवरण ] और 'दि मॉडर्न वर्नाक्युलर लिटरेचर ऑव हिन्दुस्तान', फलकक्सा, १८८९।

### अध्याय ३

ऋग्वेद संहिता के पाठ एवं छन्दों के लिये विशेष रूप से देखें— ओक्टेनवर्ग, 'दिए हीम्नेन देस रिग्वेद'—भाग 1; 'प्रोलिगोमिना' वर्लिन, १८८८; स्वरों पर देखें— वेकरनेगल, 'ऑस्टिण्डिदो प्रामेटिक', भाग—1, पृष्ठ २८1-६०० (पूर्ण जीवनी ), गेटिन्यन, १८९६ । सामान्यतः ऋग्वेद पर देखें, केगी—'दि ऋग्वेद' (परोस्मिय हारा अंग्रेजी अनुवाद, वोस्टन, १८८६).

### ऋग्वेद के संस्करण —

संहिता-पाठ — भेक्स भ्यूलर द्वारा सम्पादित [ लन्दन, १८७३ ];

पद-पाठ — १८७७;

संहिता-पाट (रोमन लिपि) — ऑफ्नेक्ट द्वारा सम्पादित [बॉन,

१८७७, श्रा संस्करण ]

संहिता और पद-पाठ ( सायण भाष्य सहित ) — २रा संस्करण, भाग १-४, भेक्सम्युखर द्वारा सम्पादित, [ छन्दन, १८९०-९२ ]

संस्कृत रीबर-छेन्मन् द्वारा संगृहीत ( उडूत अंश )-सम्पूर्ण टिप्पण

तथा दाब्दकोश सहित;

हीम्स फ़ॉम दि ऋग्वेद-पीटर्सन द्वारा सङ्गलित [ बॉम्बे संस्कृत सीरीज ];

म्यानुश्रल पोर ईंदुडिशर ले संस्कृत वेदीक — ए० वर्गेन तथा ह्वी० हेनरी द्वारा सङ्गलित [ पेरिस, १८९० ];

हिवरफ ही सेन देस ऋरवेद-विण्डिश द्वारा सम्पादित, [ छायपिस्य,

1668 ]:

वेद-क्रिस्टोमाटी — हिलीबाण्ट रचित — [ बर्लिन, १८८५ ]; संस्कृत क्रिस्टोमाटी—बोहर्लिंग प्रणीत [ ३रा संस्करण, लायपहिना, १८९७ ]:

### '-अनुवाद —

आर्० एण्० टी० ब्रिफ्सि—आत्मेद का अंग्रेजी पद्यानुवाद भाग १-२ [ बनारस, १८९६-९७ ];

मैक्स म्यूलर-वेदिक हीम्स ( मस्त-सह-वायु-वात-सूक्त ) गणानुवाद

[ सेकेड बुक्स ऑव द ईस्ट - भाग ३२-ऑक्सफर्ट, १८९१ ]

ओल्डनवर्ग- वेदिक दीम्स (अग्निको सम्बोधित) - भाग १-५,

गचानुवाद [ वही, भाग ४६, १८९७ ];

प्॰ लुड्बिग — जर्मन गवालुवाव, भाग १-६ [ प्राय, १८७६-८८ ]— भूमिका, भाष्य तथा अनुकमणी सहित ।

### '-पदसूची-

प्रासमन् — वोटॅरबुक्स श्रम ऋग्वेद [ छायपित्रा, १८७९-८० ]; मोनीर-विक्रियम्स – संस्कृत-इंग्लिका विकानरी [ २रा संस्करण-ऑक्सफ्वं, १८९९ ];

मेक्डोनल-संस्कृत-इंग्लिश डिक्शनरी (कतिएय स्कॉ के लिये)

[ छन्दन, १८९३ ]।

#### '-ब्याकरण-

ह्मिट्नी—संस्कृत प्रामर ( ६रा संस्करण-लायपहिना, १८९६ ) वेकरनेगळ— प्वेंकि- भाग-१ ( शिका ); डेलब्रिक—ऑस्टिण्डिशे सिन्टेक्स ( भाग ५-सिन्टेक्टिशे वोरशुंगेन ) [ हालि, १८८८ ];

स्पेइज़र-विदिशे उण्ट संस्कृत सिन्टेक्स - ब्यूहलर-प्रणीत 'पुन्सायक्लो-

पीडिया' के अन्तर्गत-[ स्ट्रास्तुर्ग, १८६६ ];

# अध्याय ४ और ५

वेलें—विशेषतः मेक्डोनल कृत 'बैदिक मैथॉलजी'; ब्यूहलर रचित 'युन्सायक्लोपीडिया'-भाग ३, अंश । (सम्यूर्ण प्रन्थसूची) १८९७; तथा केगी — पूर्वोक्त प्रन्थ;

म्यूर--'ओरिजिनल संस्कृत टेक्स्ट्स' भाग ५ [ ३रा:संस्करण, लन्दन, १८८४ ];

बार्थ-'दि रिक्षिजन्स ऑब इण्डिया' -अंग्रेजी शतुवाद (लन्दन, १८८२); हॉविकिन्स--'दि रिक्षिजन्स ऑब इण्डिया'--[ बोस्टन, १८९५ ]; ओक्डेनवर्ग--'दिए रिक्षिजन देस वेद' [ वर्किन, १८९४ ];

वर्गेन---'छा रिक्तिजन वैदीके' भाग १-३ [ पेरिस, १८७८-८३ ]; पिशेळ तथा गेवडनर---'वेदिके स्टूडियन'-भाग १-२ [ स्टुटगार्ट, १८८९-९२ ];

डायसन—'प्रत्नेमियनि वेर गेडिएडे फिलॉसफी'-भाग १, अंश १ : 'फिलॉसफी देस वेद' ( कायपहिंग, १८९४ )

"-व्याख्या-पद्धति [ ए. ५९-६४ ]

तु. म्यूर—'वि इन्टरिपटेशन ऑव वेव'—जनैंछ, रॉवछ प्शियाटिक स्रोसायटी, १८६९।

पृ. ५६ ग्रीक जनता में प्रचलित, 'विश्व के वितव विभाग का पुनः समीचण' — तु. केनी — पूर्वोक्त ग्रन्थ टि. ११८।

ए. १२० भारत में यूत-क्रीड़ा के पासे और विभीतक वृष — तु. रोट∽ गुरुपुलाकी मुदी—ए. १-४ [ लावपहित-१८९६ ];

### अध्याय ६

विशोषतः वेसं — झिमर — 'आव्टिण्डिटोस् लियेन' [ वर्छन, १८७९ ]
'ऋग्वेदकाळीन आर्यों की निवास-भूमि' — इस विषय पर वेसं, हॉपिकम्स —
'दि पञ्जाय एण्ड दि ऋग्वेद' — जर्नेळ, अमेरिकन ओरियण्टळ सोसायटी, १८९८
ए. १९ .....।

पृ. १४३ हंस के सम्बन्ध में देखें—छेन्मन्-'दि भिषक-दिकिंग हंस-ज़ ऑब संस्कृत पोयट्री'—वही पृ. १५१ ....। पृ. १४६-१४८ वैदिक जातियाँ — देखें-'एक्सकर्संस-१', ओल्डनवर्ग रचित 'बुद्ध' के अन्तर्गत [ वर्छिन, १८९० ]

पू. १५१-जातियों का उद्रम-देखें ओल्डनवर्ग-जनंछ, जर्मन

ओरियण्टल सोसायटी, १८९७ — पृ. २६७-२९०;

आर्. फ़िक्—'दिए सोशियले ग्लीडेरुङ्ग इम नॉरडिस्टलिशेन इण्डियेन हु बुद्धज् झेट' [कीळ—१८९७]

#### अध्याय ७

- सामवेद-१. मूळ तथा जर्मन अनुवाद एवं शब्दकोश-वेनक्री द्वारा सम्पादित ( टायपहिता, १४४८ );
  - २. सत्यवत सामाश्रमी [कळकत्ता, १८७३ विव्छोधिका इन्डिका]
  - ३. 'अनुवाद ( अंग्रेज़ी )—विक्रिय-कृत [ बनारस, १८९३ ]
- यञ्जर्षेद—१. बाजसनेथि संहिता− | वेवर द्वारा सम्पादित महीधरभाष्य सहित | [ छन्दन, वर्छन, १८५२ ]:
  - २. अनुवाद ( अंग्रेज़ी )-प्रिफ्रिय-कृत [ वनारस १८९३ ]
  - तेशिरीय संदिता रोमन लिपि वेयर द्वारा सम्पादित
  - [ वर्लिन १८७१-७२ इव्डिशे स्टुडियन भाग ११-१२ ]
  - थ. ,, माधवभाष्य सहित [ विञ्लोधिका इण्डिका ]
  - ५. मैत्रायणी संहिता-भूमिका सहित-एल्० फ्रन्० अंडर द्वारा सम्पादित [ लायपिस्ग- १८८१-८६ ]
  - ६. काठक संहिता-उक्त विद्वान् द्वारा सम्पाद्यमान ।
- अथर्यवेद-१. मूळ रोट तथा क्षिट्गी द्वारा सम्पादित [ वर्किन १८५६ ]; प्रतिपद्मुची — अर्नेळ, अमेरिकन ओरियण्टळ सोसायटी, भाग- १२।
  - २. अनुवाद—(अंग्रेज़ी) ग्रिकिथ द्वारा रचित पद्मबद्ध—भाग १-२ [बनारस १८९०];
  - अनुवाद (अंग्रेज़ी गद्य)—ग्द्यमुम्नीव्द कृत (कतिपय स्वव्य महत्त्व के सूक्तों को छोदकर) — प्रजुर टिप्पणी सहित — सेकेंद्र वुक्स ऑव द ईस्ट — भाग ४२];
  - विषय-सूची ब्ल्मफ़ील्ड द्वारा संकलित—'दि अध्यर्थेवेद'— ब्यूहलर की एनसायक्लोपिडिया—स्ट्रासजुर्ग ( १८९९ )।

#### अध्याय ८

11:

 ऐतरेय ब्राह्मण—ऑफ्रेक्ट द्वारा सम्पादित [वॉॅंन, १८७९—सर्वोत्तम संस्करण]; तथा हॉर्ग द्वारा सानुवाद सम्पादित—माग १-२ [ वस्वई, १८६६];

२. कीषीतकी बनाम शाङ्खायन ब्राह्मण-छिण्डनर द्वारा सम्पादित

[ जेना, १८८७ ];

 ऐतरेय आरण्यक—आर० मिल द्वारा सम्पादित [ विक्लोथिका इण्डिका, कलकत्ता, १८७६ ];

कौषीतकी आरण्यक — असम्पादितः

 लाण्ड्य महाब्राह्मण बनाम पञ्चविश ब्राह्मण—ए० देवान्तवातीश द्वारा सम्वादित [ विक्लोधिका इण्डिका, कलकत्ता, १८६९-७४];

 पङ्चिंश ब्राह्मण—जे० विद्यासागर द्वारा सम्पादित—१८८१; तथा– अनुवाद सहित, क्लेम द्वारा सम्पादित [ ग्यूटरस्लोह, १८९५ ];

७. समविधान ब्राह्मण-बुनॅल द्वारा सम्पादित [ लन्दन, १८७३ ];--

अनुवाद-कोनो कृत-[ हाली, १८९३ ];

वंदा ब्राह्मण—वेयर द्वारा सम्पादित—[ इण्डिशे स्क्रूडियेन—भाग ४, प्रष्ठ ३०१ .....], तथा बुर्नेळ द्वारा सम्पादित (भँगळोर, १८७३);

 देचताभ्याय ब्राह्मण ( १८७६ ), आर्चेय ब्राह्मण ( १८७६ ), संहितोपनिषद् ब्राह्मण ( १८७७ );

मन्त्रब्राह्मण —प्स्॰ सामाध्रमी द्वारा सम्पादित [क्लकत्ता, १८९०];

११. जैमिनीय बनाम तलबकार ब्राह्मण—अंशतः तुर्नेल द्वारा सम्पादित (१८७८) तथा अंशतः ओअरटेल द्वारा सम्पादित-अनुवाद तथा टिप्पणी सहित [ जर्नेल ऑप अमेरिकन ओरियण्टल सोसायटी—भाग १६, पृष्ट ७५-२६०];

 तैसिरोय ब्राह्मण — आर्० मित्र द्वारा सम्पादित [ १८५५-७० — विक्लोधिका इण्डिका]; तथा, एन्० गोडबोळे — [आनन्दाश्रम,

सीरीज, पूना १८९८];

 तैचिरीय आरण्यक—पृच्० पृन्० आप्टे द्वारा सम्पादित [आनन्दाश्रम सीरीज, पृना, १८९८]; १४. शतपथ ब्राह्मण-वेवर द्वारा सम्पादित [ वर्लिन-लम्दन, १८५९ ]; तथा अनुवाद-एगेर्लिंग कृत [ सेक्रेड बुक्स ऑब द ईस्ट-५ भाग ]।

१५. गोपथ ब्राह्मण—आर. मित्र तथा एच. विद्याभूषण द्वारा सम्पादित ( विव्लोधिका इण्डिका-१८७२ );

पूर्ण विवरण-ब्द्रहमकीख्ड सम्पादित 'अधवेयेद' - प्र. १०१-१२४ तथा ब्यूडल्टर द्वारा सङ्ग्रालित 'पुन्सायक्लोपीडिया' - १८९९ ।

#### : 9 :

सामान्यतः उपनिषदौ पर परम उपादेय प्रन्थ हैं —

- बायसन कृत दिए फिळॉसोफी देर उपनिषद्जं [ ळायपिस्मि, १८९९ ]।
- २. अनेक उपनिषदों का अंग्रेज़ी अनुवाद सेक्सम्यूलर सम्पादित [सेक्रेड बुक्स ऑप द ईस्ट—भाग ३ और १५ ];

 बॉयसन कृत 'सेकिज्ञ उपनिषद्'स्—उपादेय 'विषयप्रवेश' पूर्वक ( जर्मन ) अनुवाद [ कायपश्चिन-१८९७ ];

अत्यन्त उपयोगी सन्दर्भ प्रन्थ है—जेकव प्रणीत—'ए कॉह्रॉर्डन्स इ
 द शिन्सिपक उपनिषद्स एण्ड भगवद्गीता [ यम्बई संस्कृत सीरीज्—
 १८९१ ]

प्र. २११ : "६२ उपनिषव्स्" -- सटीक संस्करण-- आनम्बाधम सीरीज्, पूना के अन्तर्गत मकाशित-१८५५;

पेतरेय उपनिषद्—सम्पादक रोअर [बिस्छोधिका इण्डिका—१८५०]; तथा आनन्दाश्रम सीरीज् संस्करण-१८८९;

कौषीतकी-ब्राह्मणोपनिषद्—सम्पादक काँबेळ [बिक्लोधिका इण्डिका— कळकत्ता, १८६१ ];

छान्दोग्योपनिषय् —बोहर्लिंग द्वारा सानुवाद सम्पादित [ लायपिस्त, १८८९ ]; तथा आनन्दाश्रम संस्करण-१८९० ।

प्र. २१४: केन (तलबकार) उपनिषद्— रोअर हांरा सम्पादित-[ कल्कत्ता-१८५० ]; तथा आनन्दाश्रम संस्करण, पृना-१८८९;

मैञ्युपनिषद् —कॉबेल द्वारा सम्पादित [बिब्लोधिका इण्डिका-१८७०]; श्वेताश्वतरोपनिषद् — सम्पादक रोअर [ १८५०]; तथा आनन्दाश्रम, पूना संस्करण, १८९०; काठकोपनिषद्—सम्पादक-रोअर, [१८५०]; तथा आनन्दाश्रम संस्क-रण—आप्टे रचित टीकासहित-१८८९; तथा अकव द्वारा सम्पादित-१८९१;

तैत्तिरीयोपनिषद्—सम्वादक—रोशर [ 1८५० ]; तथा आनन्दाश्रम

सीरीज़ [ १८८९ ];

बृहदारण्यकोपनिषद्—बोहर्छिंग द्वारा अनुवादसहित सम्पादित [ छायपक्षिग-१८८९ ] तथा आनन्दाअम सीरीज, पूना [ १८८१ ];

ईशोपनिषद्-आनन्दाश्रम संस्करण-[ १८८८ ];

मुण्डकोपनिषद् — सम्पादक-रोधर [१८५०]; तथा आप्टे द्वारा सम्पादित [ आनम्बास्त्रम सीरीज् १८८९];

प्रश्लोपनिषद्—जानन्दाश्रम संस्करण [ १८८९ ]; तथा जेकव द्वारा

सम्पादित-[ १८९१ ]:

माण्डूक्योपनिषव् — जानन्दाधम संस्करण [१८९०] तथा अंग्रेज़ी अनुवाद — टिप्पण सहित बम्बई [१८९५]; जेकब द्वारा सम्पादित [१८९१];

महानारायणोपनिषव् —सटीक — जेकब द्वारा सम्पादित [बम्बई संस्कृत

सीरीज, १८८८ ];

नुसिद्दतापनीयोपनिषव् -- आनन्दाश्रम संस्करण [ १८९५ ]।

पू. २२५ : शहर तथा प्लेटो के विचारों का समानान्तरभाव वस्तुतः अखुक्त है; कारण एक तो यह, कि प्लेटो हितभान से अतीत न हो पाया था और वूसरा यह, कि वह केवल इतना ही सिद्धान्तित कर पाया कि 'भावाश्मक सचा वस्तुतः पारमार्थिक सचा नहीं है।'

### अध्याय ९

सामान्य स्त्र-साहित्य के अध्ययन के लिये देशें -- हिलीवाण्ट---'रिशुअक लिटरेचर'--- [ ब्यूहलर प्रणीत एन्सायक्रोपीडिया के अन्तर्गत--१८९७ ] ।

### : 9:

### श्रीतसूत्र

 आध्वलायन औतस्त्र — आर्. विधारत द्वारा सम्पादित [ बिच्छो-थिका इण्डिका, कळकत्ता-१८६४-७४];

२. शाङ्कायन श्रीतस्त्र—हिलीनाण्ड द्वारा सम्पादित [ विज्लोधिका इण्डिका-१८८५-९२];

- लाट्यायन श्रीतसूत्र—ए. वागीश द्वारा सम्पादित [विव्होथिका इण्डिका—कडकत्ता—१८७०-७२];
- ४. मराक और द्वाह्यायण श्रीतसूत्र-असम्पादित,
- कात्यायन श्रीतस्त्र—वेवर द्वारा सम्वादित—[ बर्डिन, छन्दन— १४५५ ];
- अापस्तम्ब श्रीतस्त्र—श्रंशतः हिलीबाण्ट द्वारा सम्पादित [ विक्लो-थिका इण्डिका, कलकत्ता-१८८२-९७ ]
- वैतानसूत्र—गावें द्वारा सम्पादित [छन्दन, १८७८]; तथा गावें कृत अनुवाद [ स्ट्रॉसवुर्ग-१८७८ ] ।

#### : २:

#### गृद्यसूत्र

- आश्वलायन गृह्यस्त्र—रहेन्ज़लर द्वारा अनुवाद सहित सम्पादित [लावपित्तन —१८६४-६५]; तथा टीका एवं टिप्पणी सहित सम्पादित संस्करण [यम्बई—१८९५]; तथा-केवल अंग्रेज़ी अनुवाद [सेकेट बुक्स औंव द ईस्ट' में प्रकाशित—भाग २९];
- शाङ्कायन गृह्यसूत्र—ओस्डनचेर्ग द्वारा जर्मन अनुवाद सिंदत सम्वादित [इन्डिसे स्ट्रडियन, भाग १५]; तथा अंग्रेज़ी अनुवाद [संकेड प्रक्स ऑव द ईस्ट, भाग २९];
- गोभिल गृह्यसूत्र सटीक तर्काळ्डार द्वारा सम्पादित [ विक्लो-थिका इन्द्रिका, कळकत्ता १८८०]; तथा वेवर द्वारा सम्पादित संस्करण [ दोरपत १८८९]; तथा अंग्रेज़ी अनुवाद [ सेक्रेड युक्स ऑव द ईस्ट — भाग ३०];
- ४. पारस्कर मृह्यसूत्र—स्टेन्स्टर द्वारा अनुवादसहित सम्वादित [ टायपिस्ग—१८७६ ]; तथा अंग्रेज़ी अनुवाद [ सेव्हेड बुक्स ऑव द इंस्ट, भाग २९ ];
- अ।पस्तम्ब गृह्यस्त्र—विण्टरनीज् द्वारा सम्पादित[द्वीयेना, १८८९];
   तथा, अंग्रेज्ञी अनुवाद [ सेक्रेड खुक्स ऑव द ईस्ट, भाग ३० ];
- हिरण्यकेशी गृह्यसूत्र—किस्तें द्वारा सम्यादित [ क्वीयेता, १८८९ ];
   तथां अञ्चेत्री अनुवाद [ सेकेंड वुक्स औंव द ईस्ट, भाग ३०];

- ७. मन्त्रपाठ—विन्टरनीज़ द्वारा सङ्घलित [ ऑक्सफ़र्ड, १८९७ ];
- ८. मानव गृह्यसूत्र नेवर द्वारा सम्पादित [ छायपिस्म, १८९७ ];
- कौशिक गृह्यसूत्र—ब्द्धमक्रीव्ड द्वारा सम्पादित [न्यू हेवन, १८९०];
- पित्मेधसूत्र —वोधायन रचित, हिरव्यकेशी—गोतमप्रणीत—केळच्ड द्वारा सम्पादित [ ळायपहिग—१८९६ ] ।

## : 3:

### धर्मसूत्र

- आपस्तम्ब धर्मसूत्र—व्यूडलर द्वारा सम्यादित [ बम्बई संस्कृत-सीरीज्-माग 1-२, १८९२ एवं १८९४ ];
- २. वोधायन धर्मसूत्र-हुक्ट्स द्वारा सम्पादित [ लायपक्षित, १८८४ ];
- ३. गौतम धर्मशास्त्र-सम्पादक-स्टेन्झलर [ लन्दन, १८७६ ];
- वाद्याष्ठ धर्मद्याख्य—सम्पादक—फिहरर्-[ वम्वई, १८८६ ];
- प्रतिक्षा । विक्रमें स्व असम्पादितः
- ६. येखानस धर्मसूत्र व्लॉक द्वारा विवृत [ द्वीयेना, १८९६ ];
- अापस्तम्य —गौतम —विसष्ट —वोधायन-धर्मसूत्र —ग्यृदलर द्वारा अन्दित —[सेकेड बुक्स ऑड द ईस्ट, ऑक्सफ्ड, द्वितीय संस्करण-१८९७]।

#### : 8 :

### प्रातिशाख्य

- ऋग्बेद प्रातिशाख्य—मेक्स म्यूलर द्वारा जर्मन अनुवाद सहित सम्पादित [ लायपिक्षिम १८५६-१८६६ ] तथा उवट-कृत भाष्य सहित—[ बनारस संस्करण, १८९४ ]
- २. ऋक्तन्त्र व्याकरण (लाम. प्र.)—बुनेल द्वारा अनुवित [ मङ्गलोर— १८७९ ];
- तैत्तिरीय प्रातिशाख्य—द्विटनी द्वारा सम्पादित [ जर्नेळ ऑव दि अमेरिकन ओरियण्टळ सोसायटी, भाग, ९, १८७१ ];
- वाजसनेयि-प्रातिशाख्य—उवटमाध्य सहित [वनारस संस्कृत सीरीज, १८८८];

 अथर्ववेद प्रातिशाखय—िह्न्दिनी द्वारा सम्पादित [ जर्नेल ऑब दि अमेरिकन ओरिपण्टल सोसायटी, भाग ७ और १० ]।

### : ५ : विविध

- शुस्यसूत्र बोधायन प्रणीत धिवो द्वारा अनुवाद सहित सम्पादित
   [ दी पश्वित भाग ९ ]; तुलना धिवो का शुल्वसूत्र पर लेख
   [ जर्मल ऑव दि पृशियाटिक सोसायटी ऑव यङ्गाल, भाग ४४—
   कलकत्ता १८७५ ]।
- २. पड्येदाल-संस्कृत मूलमात्र [ वस्वई-१८९२ ]।
- निरुक्त—यास्क प्रणीत आर. रोट द्वारा सम्पादित [ सेटिंगन— १८५२]; सटीक संस्करण—एस. सामाध्यमी द्वारा सम्पादित [ विच्छोधिका इण्डिका ] ।

 अ. सर्वानुक्रमणी—मैंग्डोनल द्वारा सम्पादित [ ऑग्सक्रई १८८६ ]— अनुवाकानुक्रमणी तथा पहुरुशिष्व-कृत भाष्य सहित ।

प. आर्थानुकमणी, छन्दोऽनुकमणी, बृहहेवता—सम्पादक --आर्. मित्र, १८९२ [ विक्लोधिका इन्डिका ]।

- पिक्सल छन्दःसुत्र—[विक्छोधिका इण्डिका संस्करण, १८७८]; तथा वेयर सम्पादित 'इण्डिको स्ट्रेडियन'—भाग ८ (जो सामान्यतः संस्कृत छुन्दों के प्रतिपादन के कारण एक महस्य का प्रम्थ है)।
- निदानसूत्र—अंशतः सम्पादित [ वही पूर्वोक्त ) ।
- सर्वानुक्रमसूत्र (ग्रुक यहवँदीय)—वेवर द्वारा स्वसम्पादित यहवँद के संस्करण में संगृहीत; तथा सटीक बनारस संस्कृत सीरीज़ 1८९३-९४।
- ९. चरणब्यूह—वेवर द्वारा सम्यादित—इण्डीशे स्ट्यूडियन, भाग २ ।
- 'माधव' के सम्बन्ध में विशेष विवरण के छिये देखें क्लेम्म्-'गुरुपूजाकौमुद्।'—[ छायपहिग—१८९६ ]

# परिशिष्ट [ ख ]

# उद्धरण-सूची

| 58                        | NA.                            | A.A.                     |
|---------------------------|--------------------------------|--------------------------|
| et                        | अस्यूडमनण्य <sup>*</sup> - २०३ | इन्द्रशिका १२३           |
| आ<br>अक्षा≍कक* १९३        | (बह. हप. ३, ८, ८-११)           |                          |
| ( कायर्थ. ७-५०-९ )        | अहेर्यातारम् ७५                | इन्द्रव्य नु बोर्याणि ७४ |
| अक्षीभ्यां ते १०८         | ( ऋ. १-३१-१४ )                 | ( 18. 1-19-1)            |
| ( NE. १०-१६१-१ )          |                                | बन्द्रं मिलं बरुण - १२८  |
| अक्षेमी दीव्यः १२०        | भार                            | ( TE. १-१६४-४६ )         |
| (年, १०-१४-११)             | आजनगरियम ९९                    | वने जीया विभूते - ११८    |
| अग्निमीळें ४६             | (元、१0-१४६-६)                   | (班, १०-१८-१)             |
| ( Mr. t. t. t)            | शास्मा देवानाम् ८०             | इवं विस्रष्टिर् १३२      |
| शङ्गादङ्गाछोग्नो १०८      | ( M. 20-25-Y)                  | ( Mr. to-t29-10 )        |
| ( आ. १०-१६१-६ )           | भावित्या अवधि ९४               | वरिव स्तं मा ११५         |
| अति इव सार र०४            | ( W. 4-80-11 )                 | ( M. 20-64-82 )          |
| ( M. to-ty-to )           | भाषीयणींग् १९१                 | 4                        |
| अधेमे अन्य १२५            | ( नवर्षे. १-२५-२ )             |                          |
| ( W. १-१६४-१२ )           | भा नवैतमा ११६                  | रंतुष्टे वे पूर्व ७०     |
| अन्तरिश्चे पश्चिमिः ८०    | ( अथवं. ९-५-१ )                | (項. १-११३-११)            |
| ( NE. ₹0-₹₹८-₹ )          | आभ्नेभयसी १०८                  | 4                        |
| भागं दि प्राणाः १९३       | (年、20-2年2-2)                   | वण्डुबस्य पृथिषि ११८     |
| ( पत. मा. ७-११-८ )        | आपी स यद ११०                   | ( Mr. to-te-tt)          |
| शन्यम् स्वम् १०५          | (死, १०-१२१-10)                 | उत गाव स्वा ९९           |
| ( Mr. to-te-( w or )      | भाप्राचाया १२७                 | ( M. to-tx4-\$)          |
| अपर्यं त्वा मनसा १०५      | (項. १-११५-१८१)                 | वत स्वा स्वी १२३         |
| ( 7. १०-१८१-२ )           | भावदेंसर्व झकुने १०७           | (年, 4-41-4)              |
| अपां मध्ये तस्थिवांसम् ६४ | (年. २-४१-१)                    | उतेवं भूमिर् १८७         |
| (死. 0. 49-8)              | आवहन्ती पोष्या ७२              | (अथर्व. ४-१६-३)          |
| अभि कन्द स्तनय ८१         | (ऋ. १-११३-१५)                  | उती यो याम् १८७          |
| (元, 4-69-6)               | आशुभिश्रियान्वि ६६             | (अथवै. ४-१६-४)           |
| अव कन्द दक्षिणतो १०७      | (年, २-३८-३)                    | उस्कामतः १८३             |
| (年、२-४२-१)                |                                | (अवर्षे. ८-१-४)          |
| जब स्मयन्त ७८             | इदं क्षेष्ठं क्योतिया ७०       | उत्तिष्ठत सम्न - १८५     |
| ( ऋ. १-१६८-८ )            | (年、2-222-2)                    | ( अथर्थे. ११-१०-१ )      |
|                           | 1 1 . 111 - ( )                | ( 1 444 (1-10-1)         |

|                    | SR.                      |                 | 48    | तबथा तुग"-<br>(बृह्य उप. ४- | ds.    |
|--------------------|--------------------------|-----------------|-------|-----------------------------|--------|
| वदसो सूर्यो        |                          | *               |       | तबथा तुण -                  | 220    |
| (死, १०-१५          |                          | क्षत्ते         | 229   | ( यह. वप. ४-                | -8-8)  |
| उदीर्ध्व जीवी      |                          | ( 1. 20-4)      | K-5)  | तथया पेशस्कारी              | 255    |
| ( 1. ₹-₹₹₹         |                          | वनिकदध्वनुषम्   | 800   | ( बह. उप. ४-                | -x-x)  |
| उदार्थं नार्यं -   |                          | ( #. ?-Y?-      | (3-   | तबबारिमन्                   | 220    |
| ( आह. १०−१         |                          | बायस्तदशे       |       | ( हह. उप. ¥                 | -8-89) |
| बद्रातिव शकुने     |                          | (電. १०-१)       | (d-x) | तद्वा अस्येव -              | 880    |
| ( M. 4-x4-         |                          | काररहं ततो      | 353   | (EE. 34. X-                 |        |
| वय तेऽभां सह       |                          | (18. 4-11)      |       | तम आसीचमसा                  | 888    |
| ( M. to-t          |                          | कियती योगा      | 198   | (死. १०-१२                   | 4-4)   |
| वप प्रागा च्युवासन |                          | (項. १0-11       | (89-  | तमिक्रमें प्रथमम्           | 886    |
| ( NE. 2-252        |                          | किं स्विदासीद - | 299   | (₩. १०-८२                   | -4)    |
| वप सर्वे मातरम् १  |                          | ( W. to-64      | (-7)  | तस्माचकाःसर्वं -            | 230    |
| ( Mr. 10-16        |                          | कि स्विद्यनं क  |       | (班. १०-९0                   | -9)    |
| वस्मसा बसु -       |                          | ( T. to-6       | (x-2  | तस्मादिराळ -                | 230    |
| ( W. to-ty         |                          | कुरकित्सात      | 355   | (年, १0-१0-1                 | (事)    |
| वस्थ्यां ते        |                          | ( M. to-tt      | (0-0) | तुभ्यमधे                    | 2 8 X  |
| (班. १0-१年          |                          | को भवा वेद      | 585   | ( 1. 20-64                  | -84)   |
|                    |                          | ( M. to-tt      | 9-4)  | ते वर्ध वर्दिष              |        |
| M.                 |                          | π               |       | ( M. 20-90                  | -0)    |
| ऋचां त्वः पोषम्    |                          |                 |       | वीण्येक वर -                | 8.58   |
| (元, १0-101         |                          | गामलेच का       |       | 1 mr. 1-30-1                | 1.00   |
| ऋणमस्मिन् सज -     | the second of the second | ( M. to-tv      |       | रवमकी वस्पी                 | 44     |
| ( यतः हाः ७-       |                          | गुल्गामि ते     |       | ( 18. 4-2-8                 | )      |
| ऋषमं मा            | 504                      | (元. 10-64       | -54)  | द                           |        |
| ( m. १०-१६         | (3-3                     | ग्रीवाञ्चरत     |       |                             |        |
|                    |                          | (ऋ. १०-१६       | 4-4)  | दिवि स्वनो यतते             |        |
|                    |                          | व               |       | (項. १०-७५                   |        |
| एकं सदिमाः ५       |                          | नथान वृत्रम्    | 98    | दहानिया                     | . 1 .  |
| ( अस. १-१६४        |                          | ( W. 20-29      |       | ( T. 4-68-                  | * /    |
| एष छागः पुरी       | 554                      | <b>a</b>        |       | देवहिति जुगुपुर्            | 411    |
| (ऋ. १-१६२          | -4)                      |                 |       | (元, 5-10)                   |        |
| पमा देवी दुविता    | 26                       | वरसविद्वर्      | 40    | देश यश्तर्                  | 444    |
| ( 78. 4-444        | -0)                      | 1 4. 4-41.      | 601   | (項. 10-90-                  |        |
|                    |                          | तदेस्य प्रियमि  | 44    | यावा विदरमे                 |        |
| (元. १०-१२          | 0-5)                     | (項. १-१५)       | (-4)  | (年, २-१२-                   | ₹₹)    |

|     | AR.                       | Alk.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Za.                          |
|-----|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
|     | पृष्ठ<br>यावी नस्तृभिः ७९ | नास्मै विद्युक्त ७४<br>(क. १-३२-१३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पूर्वापरब्रस्तो . ११३        |
|     | (死, २-३४-२)               | (元、१-३२-१३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (死. १०-८५-१८)                |
| - 9 | दादशारं नहि तत् १२४       | नि ग्रामासी ९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पूर्णीयादिला"- १२१           |
|     | (項. १-१६४-११)             | ( आ. १०-१२७-५ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (元. १०-११७-५)                |
|     |                           | निर्धि विभ्रती १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पृक्षिये वे ७८               |
|     |                           | ( M. 15-6-AA )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (ते.सं.२-२-११-४)             |
| 1   | पनुहेस्तादाद - ११७        | निरु स्वसारनः ९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | प्रजां यस्ते १०९             |
|     | (元、१०-१८-१)               | ( m. to-t20-2 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( ऋ. १०-१६२-६ )              |
|     | न                         | जीचा वर्शना ११९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रति ष्टोमन्ति सिन्धवः ७९   |
|     | नक्तं जातास्यो "- १८१     | ( SE. 10-84-9.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (元. १-१६८-८)                 |
|     | (अथवं. १-२१-१)            | नैव वाचा न २०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | प्रवक्षिणिदमि १०७            |
|     | न तत्र चक्षर ११४          | ( कर. उप. ६-१२ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (元、२-४१-१)                   |
|     | (केनोप. १-१-१)            | न्यग्वातोऽव १०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रपदोऽव नेनिन्धि ११६        |
|     | न तिष्ठन्ति न . १०५       | (年、10-40-22)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (अथवे. ९-५-३)                |
|     | (項. १०-१०-6兩)             | न्यस्ताक्षरा १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्र बाता बान्ति ८१           |
|     | न सं विदाय १२९            | (京. 村. १-11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ( W. 4-ct-x )                |
|     | (元, १०-८१-७年)             | q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | प्राणेन रक्षन् २१९           |
|     | न गृत्युरासीद ११२         | पक्षावयो वधो ९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( A4-2d' A-5-44 )            |
|     | ( M. 20-229-2)            | ( 20 C-RO-5 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ग्रेवि ग्रेवि पथिमिः १०६     |
|     | न वा अरण्यानिर् ९९        | परिणो पुरुषि १८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ( AE' \$0-5A-0.)             |
|     | ( M. 20-244-4 )           | ( अथर्थ, १-१७-२ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                              |
|     | न वै स्त्रिणानि १२३       | परि जो कुणजन ९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              |
|     | ( 76. 20-99-24 )          | (M. C-AR-A)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | लग्नाणस्पति <sup>*</sup> १११ |
|     | नवो नवो भवति ११४          | परेविबासं प्रवती ' १०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (1. 20-48-8)                 |
|     | (元、१०-८५-१९)              | The state of the s | नाद्याणासी अति - १११         |
|     | न संद्रशे तिष्ठति २०४     | ( M. to-ty-t )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ( T. 0-t0\$-0 )              |
|     | (42. 34. 5-4)             | परो दिना पर १२६<br>(ऋ. १०-८२-५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नाद्मणासः सीमिनी १११         |
|     | नादिरये न चन्द्रे २०८     | पादोऽस्य विद्यमा १२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (元. 5-50至-6)                 |
|     | ( बृह. उप. कथा० २-१       | (ऋ.१०-९०-३ स)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | माद्याणोऽस्य १२७             |
|     | नानानं वा उ १२०           | पुन×पुनर्जावमाना ७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ( m, to-to-2? )              |
|     | (元、९-१११-१)               | ( %. १-११-१० )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | M                            |
|     | नाभ्या आसीदन्त - १२६      | पुनः समन्यद्विततम् ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | मास्वती नेत्रे ७१            |
|     | (元、१०-९०-१४)              | ( M. 8-8c-x )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (元. १-११३-४)                 |
|     | नासदासीबो- १३१            | पुरुष ध्वेदम् १२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | भूजंब उतान - १२५             |
|     | (年. १०-१२९-१)             | (年. १०-९०-२ 五)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                              |
|     | 18 M.                     | Harris Co.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                              |

| S.B.                               | 88                                     | As.                              |
|------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------|
| म                                  | वया बृक्षमश - १८३                      | वास्तित्याज सचिविदम् ११२         |
| मम पुत्राः शतु - ११०               | (अयर्थे. ७-५०-१)                       | (項. १०-७१-६)                     |
| (年. १०-१५९-夏)                      | वया स्वेनात्वत - १८५                   | यावन्तः पृथिव्यास् १९३           |
| मा स्वा इयेन १०७                   | (अवर्व, ५-२१-६)                        | ( एत. मा. ७-१३-५ )               |
| (18. 3-43-3)                       | वया सूर्यस्य १८०                       | यावया वृत्यम् ९१                 |
| मेदेनाद्वनम् १०८                   | (अथर्व. ६-१०५-३)                       | (ऋ. १०-१२७-६)                    |
| ( NE. १०-१६३-4 )                   | यथा सूर्वो नश्च - १८१                  | बुष्मे देवा ९४                   |
| मो पु बरण ६४                       | (अयर्थे. ७-१३-१)                       | ( W. C-YO-C )                    |
| ( 98. 0-69-9)                      | वधा सैन्धव - २०६                       | मूर्व गावी मेदयथा १२३            |
| 4.1                                | ( ब्र. अप. २-४-१२ )                    | (स. ६-१८-६)                      |
| 4                                  | ववादान्यनुपूर्वम् ११८                  | वे तस्वधानिनः २०९                |
| य भारमदा बलदा १३०                  | (10-26-4)                              | ( छा. उप. कथा.)<br>वेन बौरुमा ९० |
| ( 16. 40-444-4 )                   | यथेदमत्यन्तं - २०६                     | (18. १०-१२१-५)                   |
| य भारते यथ १०९                     | ( शत. वा. १०-६-१ )<br>यथेमे वावा - १८२ | वेन यूतं कार - १८१               |
| ( W. 10-154-E )                    | (अथरी. ६-८-१)                          | ( artis, 4-19-14)                |
| य पतमेतदिदुः २१०                   | यदा कारण - २०७                         | यो नः पिता ११९                   |
| ( 46. 44. 4' 5' 54-58 )            | ( ME. 37. 8-4-84 )                     | ( %. १०-८१-१ )                   |
| य एवं वेदाइम् २०६                  | वदा सर्वे प्रमु - २११                  | यः पृथिबी व्यथ - ७५              |
| ( \$5. 34. t-x-to)                 | ( 85.87. 2-4-19 )                      | ( 75. 2-12-2 )                   |
| नतथोदेति २०४                       | यदि शिनायुर १८२                        | यः सर्वेषु भूतेषु २०७            |
| (45, 47, 4-4)                      | (अवर्थे. १-११-१)                       | ( चूड. चप. १-७-१५ )              |
| यारिक चेर्द वरुण ६०<br>(ऋ. ७-८९-५) | यदि जाग्रद् १८४                        | 200                              |
| यत्रा सदादः १८४                    | (अवर्थ, ६-११५-१)                       |                                  |
| (अथर्थ. ६-१२०-३)                   | यदेव गुरु - ६५                         | रथीव कश्चया"- ८१                 |
| यत्साक्षादप - २०८                  | (#. 4-44#-X MI)                        | ( 15. 4-68-8 )                   |
| ( बह. वप. ३-५-१ )                  | यदेषामन्यो १११                         | रात्री व्यख्यदायती ९२            |
| यथा नवा स्वन्द - २०७               | (15. 4-101-4)                          | (ऋ. १०-१२७-१)                    |
| ( 1. 84. \$-5-6 )                  | वयशहि - २२१<br>(शह. उप. ४-४-७)         | 4                                |
| यथा बाणः सुसं १८०                  | वदिरुपानरम् ९५                         | बना चिद्रमा ७९                   |
| (अथवै. ६-१०५-२)                    | (2. 10-94-15)                          | (元,4-40-2)                       |
| यथा मनी मन - १८०                   | यस्यां गायम्ति १८५                     | वपन्ति मस्तो ७८                  |
| (अथवं. ६-१०५-१)                    | ( अथर्थ. १२-१-४१ )                     | (元. ८-७-४)                       |
| यथा बुगं वरत्रया १०८               | वाधिदापी १३०                           | बातस्य नु महिमानम् ८०            |
| ( ₹. १0-६0-¢ )                     | (五. १०-१२१-८).                         | (死. १०-१६८-१)                    |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF        | A SERVICE MICES                        |                                  |

### उद्धरण-सूची

| da<br>da                           | 88                                   | da.                     |
|------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------|
| विषा ते समे १८४                    | स                                    | संबत्सरं श्रश्नयाना १११ |
| ( अथरी. ७-१२-२ )                   |                                      | (元, 四-20年-2)            |
| वि बृक्षान् बन्ख्त ८१              |                                      | सानो अच ९२              |
| ( 1. 4-42-2)                       | सक्तमिव तितजना १२२                   | ( M. 60-660-X )         |
| विश्वतश्चम्रस्त १२८                | (元, १0-9१-२)                         | सूर्य आत्मा १३१         |
| (死. १०-९१-१)                       | समजीपनिमा ११०                        | (ऋ. १-११५-१ व)          |
| विश्वती नः १०४                     | (班. १०-१49-4)                        | रिनयं दृष्ट्वाय ११९     |
| ( Mr. 4-x4-4 )                     | समधनत विश्वे ११५                     | (元、११-१४-११)            |
| विश्वी मार्ताण्डी ६५               | / mm - 5 4 (a - 1/16 )               | स्वमान्त वचा - २१९      |
| (ऋ. २-३८-८ स)                      | fittal areas ac                      | (बृह्. वय. ४-१-११)      |
| <b>बृ</b> षायमाणीऽ <b>बृ</b> णीत ७ | 1                                    |                         |
| ( ऋ. १−३१− <b>१</b> )              | (25. 24. 4-4-64)                     | हिरण्यगर्भः सम - १३०    |
| व्यक्षिनिर्दिव ७                   | १ स वधीर्थ - १०७                     | (城. १०-१२१-१)           |
| ( M. 5-666-6A.)                    | ( इइ.उप. २-१-२० )                    | करा मुद्रेष १११         |
| वा                                 | सर्वे तद्राजा १८७<br>(अथवे. ४-११६-५) | (元. १०-四१-८)            |
| श्राबारप्रवेण १९                   | रे सहस्रशीर्था १२६                   |                         |
| ( एत. मा. ७-११-६                   | and the second second                |                         |

## परिशिष्ट [ग]

9 1

#### मुख्य-तिथि-क्रम

४००० वर्षे भैसा-पूर्व — आचार्य याकोबी के अनुसार वैदिक संविता का रचना काछ । पैसा-पूर्व १००० वेद का रचना काछ — भारतीय सत । पैसा-पूर्व १५०० — सम्भवतः भारतीय शासा का दरानी शासा से प्रथक्-भाव ( अनुमानित काल ) ।

हैसा-पूर्व १५००-२०० हैसा-पूर्व — संस्कृत साहित्य का वैदिक खुग । १२०० हैसा-पूर्व — लगभग—तब से भारतीय रुदियों का अव्यादत गति से विकास । १२०० हैसा-पूर्व — मैक्स म्यूल्ट के अनुसार वैदिक संहिता का रचनाकाल । ११०० हैसा-पूर्व — से गीतिकाच्य की परम्यरा उपलब्ध ।

हैसा-पूर्व १००० वर्ष से वैदिक परम्पराका सार भाग ऋग्वेद में निश्चित पर्व मीलिया पाठ के रूप में ज्यों का त्यों मिल रहा है।

८००-५०० ईसा-पूर्व — माक्षण प्रन्य का काल ।
८९० ईसा-पूर्व — माक्षों लिपि का प्राहुर्भोव काल [ ब्यूहलर ] ।
८०० ईसा-पूर्व-लगमग — भेसापोटामिया मार्ग से भारत लाये प्रय यात्रियों द्वारा माक्षों
लिपि का प्रवर्तन [ ब्यूहलर ] ।

इंसा-पूर्व ८००-२००तक — सूज साहित्य के विकास का काल । इंसा-पूर्व ६०० — संहिता-पाठ की रचना । इंसा-पूर्व ६०० से अवांचीन — सर्व प्राचीन उपनिषद् नहीं बताया जा सकता है । ६ वी शताब्दी इंसापूर्व से उत्कोणे लेखों की माणा संस्कृत जिसमें प्राकृत रूपों का प्रवेश । इंसा-पूर्व ५०० से प्रावर्श — सूज का काल ।

ईसा-पूर्व ५०० से परवर्ती — गौतम-धर्मसूत्र का रचनाकाल नहीं कहा जा सकता। ५०० ईसा-पूर्व — सिमेटिक लिपि के आरमाहक स्वरूप का प्रचलन, जिसके आदर्श्व पर खरीड़ी लिपि का प्रादुर्माव।

ईसा-पूर्व ५०० — द्वितीय वैदिक स्तर के निर्माण की निम्न सीमा।

४८० ईसा-पूर्व - इद के महानिर्वाण की तिथि।

४००-२०० ईसाँ-पूर्व — खरोधो लिपि का प्रचलन ।

४ भी शतान्द्री इंसा-पूर्व — भारत में स्वाही के प्रयोग का प्रचलन ( नेयरकॉस और किन्टस् कटिंयस के अनुसार )।

४ भी शतान्दी देसा-पूर्व — श्रीक ले.गों द्वारा वायन्य दिशा की ओर से भारतीयों पर आक्रमण ।

३९९ ईसा-पूर्व - फायदान की भारत वाचा ।

इरद ईसा-पूर्व - भारत पर सिकन्दर का आक्रमण ।

२०० ईसा-पूर्व - मेगस्थनील की भारत में आकर पाटिलपुत्र के दरबार में स्थिति।

२०० ईसा-पूर्व — के शिकालेखों में नाग्ना-किपि के दो भेद — दाक्षिणास्य और जीचराय ।

री शतान्दी वैसा-पूर्व — पालो भाषा का प्रादुर्भीव काल और उसका लंका में प्रचलन ।

र री शतान्त्री देसा-पूर्व तक — संकर संस्कृत भाषा का प्रयोग : नासिक के शिकालेख के आधार पर अनुसानित ।

२ री शतान्दी देसा-पूर्व के पश्चात लीकिक संस्कृत साहित्य के सुग का प्रारम्भ ।

२५१-२२२ ईसा-पूर्व — महाराज अशोक का शासनकाल; इसी समय तीसरी बीद महासमा।

२ री दाताब्दी इंसा-पूर्व — समस्त आयोवतं में संस्कृत बोलवाल की भाषा।

र री शतान्दी ईसा-पूर्व - से भारत में स्वादी का प्रयोग ।

२ री शताब्दी इंसा-पूर्व - लीकिक संस्कृत के व्यवहार का पारम्म ।

१ ली शतान्त्री देसा-पूर्व — का प्राचीनतम उत्कीर्ण-तालयन उपलम्य ।

र ली शतान्दी के प्रारम्भ में सम्भवतः कापिष्ठल एवं मैत्रायणीय शासा के अञ्चवादी भारतवर्ष में चारों और फैले हुए होंगे।

रे की शताब्दी ईसा-पूर्व से ११ वीं शताब्दी के प्रारम्म — इस बीच मध्यसुगीन प्राकृत का बार मुख्य भाषाओं में रूपान्तरण; अपन्नंश का बद्रम ।

ई० सन् २००-४०० — सम्पूर्ण रोम राज्य में भित्र अथवा उसके पारसी पर्याव-'मिन' का प्रसार।

५ वीं शतान्दी ई० का भूनेपन पर लिखित सबै प्राचीन प्रन्य। ५ वीं शतान्दी ई० तक संस्कृत शुग में भी साहित्यिक रचनाओं का तिवि-निर्णय नाह्य साध्य पर आधारित। ६०० ई० तक का ताब्पप्र पर किसित संस्कृत ग्रन्थ उपलब्ध ।
सन् ६२० ई० — बाजमङ्क का समय, जिनके पास पाण्डुलिपि-वाचक रहता था ।
सन् ६३०-६४५ ई० — हेन सांग की भारत यात्रा ।
सन् ६३०-६४५ ई० — इत्सिंग की भारत यात्रा ।
७ वी द्यताब्दी ई० — बीकों के मीसिक द्यास्तार्थी में भी संस्कृत का प्रयोग । ( हेन सांग )
७ वी द्यताब्दी ई० तक — सारे भारत में ताव्यत्र का प्रयोग । ( हेन सांग )
सन् ७०० ई० — कुमारिल का काल, तथा कुमारिलकृत कारिका का रचनाकाल ।
८ वी द्यताब्दी ई० — सबसे प्राचीन नागरी लिप में उत्कील केसा ।
सन् १००० ई० से — भारतीय आधुनिक जन-भाषाओं का विकास ।
ई० सन् १००० के पकाल — मुसलमानों का भारत पर आक्रमण, साथ दो साथ वैदिक
साहित्य के अन्तिन लंकर, संस्कृत साहित्य के दितीय ग्रुम का आरम्भ ।
सन् १०३० ई० — अल्बेशनी द्वारा 'हिन्दुस्तान' नागक ग्रन्थ की रचना ।
११ वी द्यताब्दी ई० — भारेबर मोजराज का सुविख्यात ग्रन्थिना ।

सन् १०३० वं० — अव्वेशनी द्वारा 'हिन्दुस्तान' नामक प्रत्य की रचना ।

११ वी श्राताब्दी वं० — परिश्वर मीजराज का सुविख्यात प्रत्थानार ।

११ वी श्राताब्दी वं० की — नागरी अक्षरों में उपक्रक सर्व प्राचीन पाण्डुलिपि ।

११ वी श्राताब्दी वं० से — नाद्याण-वर्म का दक्षिण तक प्रसार ।

१३ वी श्राताब्दी वं० का — कागल पर लिखित सम्भ, गुजरात में उपक्रक ।

सन् १३५०-७० वं० — सावण का सक्क कार्य महाराज तुक्क के दरवार में हुआ ।

सन् १३७९-५९ वं० — महाराज तुक्क के उत्तराधिकारी दरिवर का काल । सावण वनके

सन् १३८७ ई० — सायण का देहायसान । १४ भी श्राताब्दी ई० ( पूर्व-भाग ) — मुसलमानी नादशाहों की अधीनता के वन्धन तोवकर विजयानगरम् राज्य की स्थापना ।

१४ वीं शताब्दी दें० (उत्तराह्रें) — वैदिक साहित्य के विद्वान् श्री सावनाचार्य दक्षिण भारत के अन्तर्गत विजयनगर में रहते थे।

१६ वी शताब्दी ई० — सूरोप में संस्कृत भाषा से पादरियों का परिचय एवं अध्ययन । सन् १९५१ ई० — अनाहम रोगर दारा भर्तहरि का अव भाषा में अनुवाद । १७ वी शताब्दी ई० में **इक्र्येदम्** की रचना ।

२७ वी शतान्दी दें का अन्त — क्यूनल्ड स्टीवर्ट का निवन्ध, जिसमें संस्कृत भाषा की अवास्तविकता प्रदक्षित की है।

सन् १७४६-९४ ई० — सर विकियम जोन्स का कार्यकाल।

सम् १७६३-१८३७ ई० — देनरी टॉमस कोलनुक का कार्यकाल ।

सन् १७६५-१८२४ ई० — अलेक्झेण्डर हेमिस्टन का काल।

सन् १७७६ ई० — नारन देस्टिंग्ज़ की प्रेरणा से धर्मशास्त्रीय एक संस्कृत्वशिवन्थ की रचना, और उसका फारसी माध्यम से अंग्रेज़ो रूपान्तरका प्रकाशन ।

सन् १७८४ ई० — रॉवल एशियाटिक सोसाईटी की बंगाल शाला स्थापित ।

सन् १४८५ ई० - जार्स विकिन्स द्वारा भगवद्गीता का अंधेगी अनुवाद ।

मन् १७८७ ई० — में विविजन्स द्वारा हिलोपवेश का अंग्रेज़ो अनुवाद ।

सन् १७९२ ई० — प्रातसंहार का जोन्स द्वारा अनुवाद प्रकाशित ।

सन् १७९८ देव — विकियम जोन्स द्वारा शकुन्तछा नाटक का अनुवाद प्रकाशित ।

१८ वीं शताब्दी है० ( उत्तरार्थ ) — संस्कृत साहित्य की खीन ।

१८ वीं शतान्दों हैं । तक सूरप में संस्कृत साहित्य के सम्बन्ध में प्रामाणिक द्वान का असाव।

सन् १८०२ ई० — में अनेक्लेण्डर हेमिक्टन भारत से लौटते हुए क्लांस पहुँचे, नहीं वह नेपोलियन के आदेश से बन्दी किये गये, और कारागार में उन्होंने क्लांससी विद्यानों को संस्कृत नाथा सिखायों।

सन् १८०५ रें - कोलनुक द्वारा 'वेदों पर' नामक निवन्य को रचना।

सन् १८०८ ई० — क्रेडिंरिक प्लेगल दारा 'भारतियों का भाषा विज्ञान' प्रत्य का प्रकाशन ।

सन् १८१६ ई० — कॉन्ज़ बॉप द्वारा संस्कृत सम्बद्धस्य-पद्धति पर ग्रुकनारमक प्रन्थ की रचना ।

सन् १८३० ई० — एफ्-रोज़न द्वारा ईस्ट इण्डिया द्वाउस में संगुद्दीत पाण्डुलिपियों द्वारा यूरप वासियों को भारतीय साहित्य से अभिद्य कराने की योजना ।

सन् १८३ (-९५ ई० - स्डॉफ रॉब ( रोट ) का कार्यकाल ।

सन् १८१८ दे ० — ऋग्वेद के प्रथमाष्टक का संस्करण प्रकाशित।

सन् १८३८ ई० — डन्डिन् के एक भाषायें द्वारा क्यूनस्ट स्टोवर्ट के अभिप्राय का समर्थन ।

सन् १८४२ ई० — स्टीयन्सन पादरी द्वारा **राणायणीय संहिता** का सर्वप्रथम संस्करण प्रकाशित ।

सन् १८४६ ई० — रुडॉफ् रॉथ (रोट) द्वारा निर्मित 'वैदिक साहित्य प्वं इतिहास'

सन् १८४८ ई० के लगभग — भारतीय लिपि स्वरूप के अध्वयन का लपक्रम । सन् १८४८ ई० — बेनकी द्वारा राणायणीय संहिता का प्रकाशन, जिसमें जर्मन अनुवाद तथा शुरूरार्थकोश भी है ।

सन् १८४९-५२ ई० -- आचार्य वेदर द्वारा शुक्क यञ्जवेद की दोनों शासाओं की संहिता का सन्यादन।

सन् १८५० ई० में — हेनरी विश्सन ने ऋग्वेद का अनुवाद प्रारम्भ किया। सन् १८५२-१८७५ ई० — रॉब (रोट) और बोहर्किक कृत 'संस्कृत शब्दकोश्ना' का प्रकाशन।

सन् १८५६ ई० — रोभर पर्व हिटनी द्वारा प्रकाशित प्रन्थ, अथवंवेद की सीनक शासा की संहिता है ।

सन् १८६८ दं • — कीश्वमी शास्त्रा का सातवाँ प्रपाठक खपा था। सन् १८७१-७३ दं • — आवार्य वेवर द्वारा तीसिरीय संदिता का सम्पादन। सन् १८७५ दं • — पिष्पळाद शास्त्रा का संदिता का परिचयात्मक विवरण आचार्य रॉथ (रोट) ने 'वेर अथर्यवेद हुन कारमीर' नामक प्रस्तिका में प्रकाशित किया।

सन् १८८१-८६ है॰ — आचार्य लेकर दारा मैत्रायणीय संहिता का सन्पादन । सन् १८९६ है॰ — अशोक दारा स्थापित रतन्य की वयकन्यि, जिस पर तुद्धकी जन्मभूमि '.... के स्मारक उल्कीर्ण केस की विद्यमानता ।

सन् १८९६ ई० (दिसम्बर) — इ.स. की जन्मभूमि कपिलवस्तु की खोज। सन् १८९८ ई० (प्रप्रिल) — विदेना-वासी आचार्य म्यूडलर का निधन। १९,वीं,शतान्त्री ई० का प्रारम्भ — संस्कृत के एक मदान् शब्दकीश का रॉब (रोट) सारा संकलन।

२० भी शतान्दी दें का प्रारम्भ — आजार्य फिल्डॉर्न दारा आर्य-पुरातश्व-महाकोश का सङ्कलन सम्पूर्ण किया गया, जिसका प्रारम्भ आजार्थ म्यूडलर ने फिया था।

२० वी शतान्त्री दे० — पडलवर्ट कुड्न पर्व मैक्स म्यूलर के द्वारा **तुलनात्मक प्राचीन** कथा-विज्ञान का प्रसार।

-Ath

# परिशिष्ट [घ]

## विषयनिर्देशिनी

| व्य                            | भनात्मबाद २०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | अवेस्ता १०, १६, ४६,  |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| भगोद्य १                       | अनिष्टवारण १८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 42, 48, 08, 66,      |
| अग्रि ५८, ५९, ६१               | अनुक्रमणी (प्रन्यविद्येष )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 69, 9E. 99, 800,     |
| €₹-€₹, ₹0, ₹¥                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 204, 208, 224        |
| 22×, 224, 220                  | अनुदास (सर) ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | अधोक (के शिकालेख)    |
| 54                             | अनुपक्षकि (प्रमाण) tvt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 12-14, 21, 22        |
| शक्तिचयन १६६                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | MM 40, \$45          |
| १६७, २३                        | अनुष्द्रप् (धन्द्र) ४६, ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - 2440, 548, 544     |
| शक्तिरहस्य १५                  | अन्त्वेष्टि संस्कार" ११५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | states two           |
| अक्षिया २१                     | 124, 220-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | अवारोहण १४३, १५५     |
| अंक्स्या ५1                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | mfter we, tee, tre   |
| MA 540' 500                    | STORE Shy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | NHE 281              |
| शक्रदेश १७०                    | personne son ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मसिक्री (नदी चिनाव ) |
| वाक्षिरसः १६, १७४, १७          | MENT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 28V, 286, 1V0        |
| भंग्रेज                        | states for 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | व्यक्तिरिया ११       |
| अंग्रेज़ी (भाषा) श             | MELLIN PE CO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                      |
| अंग्रेज़ी (स्पान्तर) र         | aniform two test                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | अस्मदाबाद १६६        |
| अजातशङ्ख २०                    | well-many is an 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |
| अजाति (जगन्मिष्यात्व)२२        | · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | mgt too              |
| लधनीद २५-२६,६४, ९०             | account on                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |
| \$05-\$00, \$86                | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |
| £af' £a£-fax                   | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |
| 5A0' , 5AX' 544                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| ?u1-?cu, ?c4                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| १८६, १९१, २०१                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 368                  |
| २०२, २२१-२२३<br>२२९,२३३,२४७,२५ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| अथवांकिरस १७<br>अथवांणः १७     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| अदिति ५८, ९१, ९३, १२           | 11 11 22 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      |
| अञ्चल (माक्षण) १९              | the state of the s |                      |
| अध्यात्मवाद १२                 | ५ । अवरोही (स्वर) ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | आपया १४७             |

| आपस्तम्ब १६४          | । इन्द्र और मरुव ७२         | 署                    |
|-----------------------|-----------------------------|----------------------|
| आपोदेवता ८२           | ं और वरुण ६३, ७६            | अस्य २४              |
| आप्त्व ७६             | - समा ९५                    | ऋग्वेद : ४, १०, २४,  |
| आभिचारिक (मन्त्र) १०९ | इन्द्राणी १०६               | २५, २८, ३४, ३६-      |
| आभूषण १५४             | इरावती (राबी-नदी) ११४       | 89, 49, 44, 40,      |
| आम्यदयिक १८२          | इलादाबाद १६३                | 42, 42, 44, 40-      |
| आयम्बिक (सन्द) ४६     | इष्टि १६८, २३०, २३८         | ६९, ७३-७४, ७६,       |
| आरण्यक २९, ४१, १९०    | 3                           | 96, 60, 68-68,       |
| आर्यजाति १४५          |                             | 44-90, 98-200,       |
| का ऋग्वेदकालीन        | ईरानी (भाषा) १५९            | ११५-११६, ११८,        |
| निवास-स्थान, १३४      | र्वशान १६६, १९२             | १२६, १२६, १११,       |
| का भारत पर            | र्वशोपनिषद् २२२             | 184, 184, 184-       |
| आकर्षत . इ.स          | इंशरबाद २९,१२५              | १४८, १40-१4६,        |
| - बुरावस्य ५          | बेस्ट दण्डिया हाउस ४        | १५८-१६0, १६८,        |
| - भाषा २१             | उ                           | १६९, १७१-१७१,        |
| -*HM441 4-0           | am 5\$5                     | १७५, १९१-१९२,        |
| आयांवर्ष १९           |                             | 202, 22%, 22%,       |
| आर्वेतर भाषा २३       |                             | 288, 280-286,        |
| आर्थेय करव ११८        | जस्कल ११<br>जस्कीर्ण-केल १२ | २५०-२५३, २५६         |
| आवन्ती (भाषा) २३      | 114 3 1 30                  | Mente 40, \$8\$      |
| भावाता (नाना)         | उत्तेक्छ ८८                 | अस्य १५४             |
|                       | उद्गाता २८                  | अस १४-१५             |
| इक्षोस ६८             | बद्रीथ २११                  | σ                    |
| ब्रह्नाक्क १४९, २१५   | त्रबोग १५७                  | पकेशरवाद १६, ५८, ८५  |
| इप्रिस ८३             | उपनयन २३४-२३५               | एकी दिष्ट (आद) ११८   |
| इस्लिंग्ड १४०         | बस्माद वर                   | पगिहिंग (आबार्य) १९७ |
| रत्त्वेदम् १          | उपनिषद् १९०                 | एडिक झुग १०          |
| इण्डोस (इण्डिया) १३५  | उपारुवान १०६                | एक्टलबर्ट (कुहन) ५   |
| इतिहास १७६            | उनेशी ९५, ९६                | एपिमाफिया शिवका १२   |
| शतकास (का अभाव ) ८    | उर्वी ९७                    | विश्वादिक सोसाइटी    |
|                       | उद्धल १०४                   | (बंगाल शाला) २       |
|                       | उद्योगर १४९                 | d dans dien )        |
| इन्द्र ६१, ६३, ७३-७५, | उपर्शेष ८५                  |                      |
| ८८, ९३, ९६, १०१       | उपस् ६५, ६८-७०, १५८         | देतरेय आरण्यक ४२     |
| १०६, १४५, १६१,        | - শাল                       | - उपनिषद्            |
| \$400                 | - पति ६५                    | - बाह्मण १४७-१४८,    |
| ,, [रण-देवता] ७५      | - सूक्त १३९                 | १५१, १८९, १९८        |

### विषयनिर्देशिनी

| ओ                       | काल्यायन मीतसूत्र २२८       | विक्सवहस १६                            |
|-------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|
| ओक १४०                  | A                           | কুহিৰ ২১০                              |
| ओस्डभवर्ग १९०           | "वर्ग १६३, २००              | बुद्धीनर १४७                           |
| ओषभि (नक्षत्र) ८८       | कानुस १३६, १३८, १४४         | कृटस्य १११                             |
| क                       | कृत्विश्तान ( पूर्वी ) ११६, | कृषि १५६                               |
|                         | 683                         | ger                                    |
| 40 ( 410)               | काम (देव) ८९, १८६           | कृष्य (बलुवेंद) १६४, १६६,              |
| 41-4                    | 'के बाग ८९, १८२             | १६७, १९६, २००,                         |
| कुछ १६<br>गोत १४६       | कामद्रवा १७                 | 30% 866' 55A'                          |
| 3 INF                   | कारिका २५१                  | 555' 355' 54X                          |
| करकी (वृक्ष ) २३४       | कॉर्पस इन्स्किच्छियोनम्     | बेसव १९८                               |
| कत्या (अभिनिषत ) १५३    | इध्डिबारम् १२               | बेपरिया १५०                            |
| कपिलवस्त ११,२००         | माश १८६                     | सेनोपनिषद् १९५, २१४                    |
| under tow               | 41814 543                   | क्षींक्ण २४०                           |
| कर्नादी १५, २३          | शाना रंग १४५                | कोलमुक (आचार्य) १४                     |
| वर्ग १०९                | वाकिदास १६, २००             | बोशस १९८                               |
| क्रीकाण्ड ८, २७, ३१,    | , state 4                   | कीसा ५०                                |
| ct, to, 220,            | सम्बादर्श १९                | कीश्रमी शासा १९२                       |
| 289, 200, 200,          | साशी १०८                    | कीरव १४८, १६५                          |
| <b>१९२, २२७</b>         | काशीराज २०८                 | कीष्टिक सूत्र २६६                      |
| कर्मप्रदीप २५१          | बारमीर १६८, १६३,            | कीवीतकि-बारव्यक १९४                    |
| कलगॉस १६                | 102, 150, 200               | ं उपनिषद् १९४, २१०,                    |
| क्रस्य इश्रन            | - falt 54                   | 333                                    |
| कस्पसूत्र २२७           | क्रित्रक १५८                | *शाह्यप १८९, १९ <b>२</b>               |
| कागज़ १६                | I taked to front and a      | ******** 29%                           |
| काठक (अंश ) १९७         |                             | क्रम-पाठ ४२, १९४                       |
| वयनिषद् १९७,            | 346 ( 44 4 )                | fafe tyo-tyo                           |
| 208, 250,               | Bullet Gall                 | mm [ war ] 194                         |
| सम ११६, २१७<br>सम       | 341 ( 4134 441 ) 111        | -A 1V3                                 |
| सूत्र २११<br>संदिता १६५ |                             | MIN / - /                              |
| elas soc                |                             |                                        |
| काण्य (शासा ) १६४, १९४  | कुर (बाति ) १४८, १६१,       | स                                      |
| कातीयसूत्र १३६          | 500                         | 1 ** * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| कारवायन १९, १६५         | , बुरुक्षेत्र १४७, १६२, १६५ |                                        |
| १७६, २४८, २५२           | , बुक-राम्राज १६२, १९२      | सादिर (गृद्यस्त्र ) २३                 |
| - 248, 24               | ***                         | खाब १५४-१५                             |

## संस्कृत साहित्य का इतिहास

| खालसी १३                    | ोटे (कवि)                | २   बोझा (बमार)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 288     |
|-----------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| खिछ (ऋग्वेद का अंश) ४२      | गोतम (ऋषि) १९            | 18 =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 144     |
| ग                           | " (ड्र <b>व</b> ) २०, २० |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 888     |
| गङ्गा ७, १०, ८३,            | 21                       | e चतुरंगिणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 244     |
| \$\$0, \$x0, \$x9,          | गोदावरो ११               | ४ चन्द्र[सोम]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 44      |
| १६१-१६४                     | गोपथ माह्यण १७९, १८      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 04-550. |
| गणित ८                      | 27.18 3.                 | २ चरक (शासा)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 200     |
| गणेश २११                    | 1 / Butt. / 11           | १ चरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 250     |
| गण्डरेखा ९६                 | गोमतो (गोमन) १३          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ×8      |
| गबरीली ८                    | 1.41                     | ५ बातुर्गास्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 325     |
| राज्यते ९५-९६, ९८           |                          | ॰ बातुबंध्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 848     |
| - 34 66                     | Link att 7 and and an    | , चार्स (विकित )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| गन्धार [गान्धार] १३, १४५    | 90, 90-90, 28            | र चीनी (यात्री)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 55      |
| गुरुष्ट दुन                 | धहण ( वपास्थान ) १       | ६ विदि १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9.889   |
| गवामवन १९१                  | गीडपाद कारिका २२५-२२।    | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| गविश्रो ७५                  | गीतम धर्मसूत्र २४        | सम्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 240     |
| गाया (भाषा) २१, ७२,         | गीराह १०                 | वैदिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ¥4      |
| 169                         | गीजरी १                  | र छन्दीदेवतां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 228     |
| गान (साम ) १६०              | संस्थ १।                 | कारतीस्य (त्रविकात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| गाम्बारी १४६                | भालय (संस्कृत ) १।       | \$06-506                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 222     |
| नावक १५९                    | पास १०१                  | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 888     |
| गायत्री ४६, ५६-५७           | भ्रीक १५                 | 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1111    |
| गारवे १४९                   | योश—                     | अगती ( छन्द )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ye      |
| गाईपस्य (अग्नि) ११          | ं भाक्रमण १८, ५३         | The second secon | A.S     |
| गिरनार (पर्वत) १२           | आदर्श २                  | 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 200.    |
| गुजरात १६, १४१, १६६         | ंजनता १,६,९              | 10.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 888   |
| ग्रनराती (भाषा ) २३         | भाषा १, १७, ४४-          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8-98    |
| गीति [का] ८                 | ¥4, 45, 54,              | जनमेजय १९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 200   |
| - काव्य ८                   | ₹6, 80, 8€.              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 224     |
| ग्रजेरमान्त १६२             | . १५६                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| गृहपति ८६ १५२               | राजबंश ११                | £,641C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 224     |
| शुवा १११-११८                | यर्गमाला १४              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| - বিশি ব্র                  | साहित्य ५                | °जनता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 288     |
| - सूत्र ११,१७१,१७५,         | धीस ८                    | *भाषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| १७७, २३१-२३३<br>गेटिन्गम् ५ | ঘ                        | बल-तरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 286     |
|                             |                          | 44.4.4160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 140     |

| १५१, २०० तुङ्गमद्रा २५५<br>लेखुर २ तुर्वेश १४६<br>जैन (शिलाकेख ) २२ तुर्वेश १४६<br>जैमिनीय-श्राह्मण १८९ माणाविद्यान ५ माणी<br>शास्त्राध्यायी १९४ तेखिरीय— वान<br>जोन्स (बिकियम ) ३ आरण्यक लेख<br>ज्योतिविद्यान १७५ जाह्मण — वात<br>ज्योतिविद्यान १७५ शास्त्रण — वात         | १६२<br>५६ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| बैन (शिकाकेख) २२ तुकनात्मक-कथाविद्यान ५ नागरी<br>जीमनीय-ब्राह्मण १८९<br>शाखाध्यायी १९५ तेखिरीय— यान<br>जोन्स (बिकियम) ३ व्यारण्यक कोक<br>च्योतिविद्यान १७९ ब्राह्मण — यात<br>ज्योतिविद्यान १७९ व्याह्मण १६१,१६५ — अवा                                                       | 48        |
| জীন (হাজান্টন্ধ ) ২২ নুজনাদের-জনাবিছান ও নান্ধী<br>জীমনীব-সাফ্রল ২০৭ শালাবিছান ও নান্ধী<br>হাজাপ্যাবী ২৭৮ নিজিবেন— "বান<br>জীন্ম (বিজিম্ম) হ "সাফ্রেল<br>ত্বীবিবিছান ২৬৭ সাফ্রেল – "বান<br>ভ্ৰানিবিহা বিধান বিধান বিধান কর্মান্ধীবিধিব (সাংবাধি) ২২ "হাজা হছই, হছ্ম – স্করা |           |
| जैमिनीय-ब्राह्मण १८९ माणाविद्याम ५ मार्ग<br>शास्त्राध्याचा १९४ तेखितीय— वान<br>जोन्स (विकियम) १ अरङ्ग्यस लोक<br>च्योतिविद्यान १७९ ब्राह्मण – वात<br>ज्योतिविद्यान १४९ द्यासा १६१, १६४ – अवा                                                                                 | 84        |
| शस्त्रभ्यायी १९४ तेखिरीय— यान<br>जोन्स (विकियम) ३ आरण्यक लोक<br>ज्योतिविद्यान १७९ आर्कण — वात<br>ज्योतिविद (भारतीय) ११ शाखा १६३, १६४ — अवा                                                                                                                                  | Kok       |
| जोन्स (विकियम) १ कारण्यक लोक<br>च्योतिविद्यान १७९ ब्राह्मण - बात<br>ज्योतिविद (भारतीय) ११ द्याखा १६१, १६४ - अवा                                                                                                                                                             | 209       |
| क्योतिर्विद्यान १७२ नाताण - बात<br>क्योतिर्विद (भारतीय) ११ द्याला १६१, १६४ - अबा                                                                                                                                                                                            | 808       |
| ज्योतिर्विद (भारतीय) ११ वासा १६१, १६४ - अवा                                                                                                                                                                                                                                 | 580       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | 580       |
| ज्योतिष २४५ "संहिता १६३-१६७ देवता-(चरित्र)                                                                                                                                                                                                                                  | 10        |
| झ १९६, २०२ (तादात्स्य)                                                                                                                                                                                                                                                      | 46        |
| हिली १६ तेलक्षी १५,२३ (प्रतिमा)                                                                                                                                                                                                                                             | 80        |
| होउस् ५६,६२ त्रवी विचा २५, १२७ वाद                                                                                                                                                                                                                                          | 80        |
| शेलम १३४, १४३ विकल्प १३८ (सङ्घवा)                                                                                                                                                                                                                                           | 48        |
| द्र विश्वद १३८ देवताच्याच                                                                                                                                                                                                                                                   | 225       |
| 17.6                                                                                                                                                                                                                                                                        | 285       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | 19-99     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | \$25      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | 18, 14    |
| वस (भाषा) १ द बुलन्                                                                                                                                                                                                                                                         | Yo        |
| बक्तित ३ दश १२५ चूतकार (का विकार                                                                                                                                                                                                                                            | ()        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9, 146    |
| elada (alata) saal                                                                                                                                                                                                                                                          | 346       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12, 44    |
| व्याप्त्व र दश्तक-विधान १५१ द्वविद (भाषा)                                                                                                                                                                                                                                   | 48        |
| त वर्श-पूर्णमास १६६ द्राधायण (शीतसूत्र                                                                                                                                                                                                                                      | ) 226     |
| तरिंद १९४-१९५ दछ राजा १४६ हुए (जाति) १।                                                                                                                                                                                                                                     | , 2×4     |
| ततमूद ५१ दस्तु १०१, १४५ ध                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| तम्युवाय १५८ दानव १०१ वन-सम्पत्ति                                                                                                                                                                                                                                           | 225       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                             | 455,5     |
| ताडपत्र १५-१६ दास १०१,१४५,१५२-१५१ शास                                                                                                                                                                                                                                       | 6         |
| ताच्छा ( त्राह्मण )   दाइ ( संस्कार ) १०४,११५   सूत्र ११                                                                                                                                                                                                                    | , 200,    |
| तामिल २३ दिवस्पति ८३ १७८, २१                                                                                                                                                                                                                                                | 4-584     |
| ताम्र १४४ [जुपटिर] ५६ धर्मराज                                                                                                                                                                                                                                               | 88        |
| "पत्र (जल्होर्ग) १५-१६ दुन्दुमि १८५ पाता                                                                                                                                                                                                                                    | 69        |
| <ul> <li>शासन १५ दूव (सोम) ८७ घूमकेतु</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                            | 68        |

|                 |               | -                  |            | · Armen           |          |
|-----------------|---------------|--------------------|------------|-------------------|----------|
| भौली            | 99            | नीका               | १५६        | पादरी .           |          |
| अवपद            | 441 646       | नीवन्थन            | 184        | पान-गोष्ठी        | १५५      |
| ध्वति-नियम      | 584-58£       | q                  |            | पारसी (होमा)      | 8' 556   |
| *য়ান্স         |               | पञ्चजाति .         | <b>888</b> | पारस्कर ( गृह्य-  |          |
| भवस्यात्मक २    | , 88, 884     | पश्चविद्य ( नाह्मण | ) १८९,     | पार्वण आह         |          |
| न               |               |                    | 294        | पाकी (भाषा) १     |          |
| नचिकेता १९७     | 255,055       | पत्राव १४, १३      | ¥, १३७,    | पासा ( अक्ष )     | १२०, १५८ |
| नरक             | 808           | \$ 8               | 4, 888,    | বিশ্বত            | 58.00    |
| नरमेथ           | 284           | 24                 | 2, 152     | বিত্র             |          |
| नमेदा           | 184, 188      | पञ्जाबी (भाषा)     | 58         | पित्-मार्ग        | 84       |
| नाग             | 96            | पटह .              |            | - यव              | 249      |
| नागरी           | 24            |                    | 205,50     | - "वान            | 209      |
| नाटक            | 4, 200        |                    | 4, 188.    | - सूक             | Y05-905  |
| नामन            | 888           | 10.00              | Y. RYE     | विष्पछाद ( शास    | 50\$ (n  |
| नारद            | 193           |                    | A5-A5      | विद्याप           | 909      |
| नारावण          | 222           | प्रवृति            | 248        | पीपल              | \$40     |
| नाय-प्रश्नंद्यन |               |                    | 48-80      | पुनर्जन्म (बाद)   | \$ 02,   |
| नासत्वी         | 40            | परशिया             | 42         | 1                 | 28, 209  |
| नासदीयस्क       |               | पराशर              | 848        | पुरु ( नाति )     | 0×3-2×3  |
|                 | 185,255       | परिशिष्ट ( झम्थ )  |            | T\$4              | 255      |
| नासिक           | 4 4 4 4 4 4 4 | २५१, २५            |            | - आकार            | 43       |
| निवास           | £AA.          | परुष्णी (नदी) १३)  |            | - स्क             | 298, 270 |
| निगम (परिवि     |               | 15 11 / 12/2 33    | tru        | परम -             | 888      |
| निदानसूत्र      |               | पर्यान्य इ.१,      | 4          | पुरुकुरस          | 686      |
| निद्रागीत       | 209           | पर्वत              | 286        | पुरुषाद           | 848      |
| निक्त (पास्क)   | 4.1.5         | पवमान (स्कः)       | 28         | पुरूरवा           | 94-98    |
|                 | 242, 200      | पद्य               | 148        | पुरोदित (ऋति      | ज ) ८६,  |
| निष्क           | 140           | पद्य ( उपारुयान )  |            | ۷۵, ۱             |          |
| नपर             | 848           | पद्म (पालत् )      | \$85       | पुरोदित ( सूर्य ) | 46       |
| न्स्य           | 246           | पदादी जाति         |            | पुर्तगाल          | Ro       |
| नुसिंह          | 555           | पहेली १            |            | पृथ्वीसूक्त       | 68       |
| नेपोलियन        |               | पाम्राल १४         |            | पृक्षि            | 96       |
| नेप्त्यून       | 88            |                    |            | पेरिस             |          |
| नेयरकोस         | 28            |                    | 3.5        | पौराणिक ( ग्रुग   | ) 4, 48, |
| नैगेव (शाखा     | 7. 7.         | पाणिनि १४, १       |            | 13.77             | ७६, २०१  |
| नेविकता         | १५३           |                    | 6, 584     | <b>भौरोहित्य</b>  | 28, 26,  |
| ना (तकावा       | 644           | पाण्डव             | 500        |                   | ६१, १५०  |

| प्यूनिक (सुद्ध)      | 11             | बायबङ          |         | 42 1   | नद्भवेद         | 200       | 1, 209    |
|----------------------|----------------|----------------|---------|--------|-----------------|-----------|-----------|
| प्रवाचा              | 28             | बाह्येक        |         | 205    | FIGT            |           |           |
| प्रणव व              | 175 ,055       | रिवटी          | 10      | \$, 4  | " ( <b>ऋ</b> खि | ब)        | 9,0       |
| प्रत्यन्तरजाति       | 225            | विम्होविका !   | किटवा   | 234    | महावर्त १३      |           |           |
| प्रवोग               | 398            |                | 55      | 100.00 | महोच            |           | १२५       |
| प्रवराध्याय          | 224            | बीजगणित        | **      | 20     | মাহাণ ( আ       | (B)       | 4 39,     |
| प्रदेखिका            | 888            |                | ***     |        |                 | 88        | , 222,    |
| प्राप्तत १३          | . 20. 22       | 24             |         | 348    |                 | 242       | , 200,    |
| प्रातिद्याख्य        |                | 34             | 6, 55   |        |                 |           | 328       |
| अथर्व -              | 205            |                | ₹0,     |        | "धर्म           |           | 4         |
| ऋक् -३२,             |                |                | नुवाबी  |        | माञ्चल ( झन     | 4) 4      | ₹-₹¢,     |
|                      | 580            | दुपवार         |         | 585    | Ye              | -×2, 1    | 12, 44,   |
| ग्रेम-साहित्य (मा    | शेवीय) १०६     | तुर्वेड ( भाव  |         | 100    | 96              | , 62,     | cc, 90,   |
| <b>प्रोमेथियस</b>    |                | ब्रह्दार्व्यक् | *       |        | 9.9             | . 54      | 200,      |
| 95                   | 37.5           |                | 4, 216  |        | t.              | ¥, 221    | ,075-7    |
| पारस ६,              | 114 PVV        | ब्रद्रवता      | 448     | 1      | 13              | c, 10     | x-104,    |
| कारसी-अनुवाद         |                | दृह्य          |         | 354    | 80              | 9-160     | 0, 1,66   |
| माना                 |                | बृहस्पति       |         | 5,0    | *47 1           | गाया      | 268       |
| फाडियान              | 35             |                | पह      | 3.5    | "में व          | चित्र क्य | न्द्र १९१ |
| फिलिशीयन             | 55             | बेनफी ( मा     | चार्व ) | 545    | माद्वी (वि      | (1)       | 29-24     |
| ऋान्स बॉप            |                | देशरी          |         | 44     | flaft st        |           |           |
| क्रांस               |                | बोदकियन ।      | (प्रभाग | 7) 14  | =व्यमकीस्ट      | (आचार     | , ses (   |
| <b>फेटरिया</b>       | ,              | बोधायन (       | 4       | -      | -               |           | 208       |
| sherida.             | ,              | बोइलिइ (       |         |        |                 | भ         |           |
|                      |                | बीय-मन्ब       |         | ' '    | सगबद्रीता       |           | - 9       |
| नकरा (पूचन् न        |                |                | 4, 22   | . 505. | भरत १           | ¥4-21     | ec. 288   |
| » (बळिदाः            |                |                | 0, 206  |        | मर्वहरि         |           |           |
|                      | 28, 282        |                | सभा     |        | भारत            |           | 20        |
| बढ़ीदा               | 5              |                | स्य     |        | भारती           |           | 580       |
| बनारस<br>'बन्दर-छोग' |                | ब्यूहरूर (व    |         |        | भारतीय व        | वर        | 9,6       |
| बन्दर-छागः           | 584            |                |         | 5, 580 | बारदावस्        |           | 224       |
|                      | 505            |                |         | . 254, | भारीपीय         |           | . 4. 34.  |
| बिछ (दैस्य )         |                |                | . 209   |        | 3,011.          |           | 8, 220,   |
| बहुदेवबाद            | ५९. १२७<br>१७६ | - 'Par         |         | 588    |                 |           | 98, 88K   |
| नहुन                 |                | ब्रह्मचारी     |         | 148    | भाव.            |           | 90        |
| बाणभट्ट              | 10             |                |         | 65     | भावात्मक        | देवता     | 29-92     |
| बॉन्                 | 10             | LABAT          |         | -4     |                 |           | 24 94     |

|                                 | ग्रस्य-हाल्यणग्रस्य १६७             | । मानव औतसूत्र २३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भाषा (संस्कृत) १९               | मन्त्र-बाह्मणसन्ध १६७<br>वन्त्र १०७ | मानव ( रूप ) । ७३, ७५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| » (प्राकृत) २३                  |                                     | 0 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| » ( जारवन्छ- ) ६८०              |                                     | °विकास-शास्त्र ११७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| » (वयनिषद-) १९०                 | 4.9 / 4.44                          | मानवीकरण ५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| भ (भाषीता-) ६८४                 | 4.50                                | मायावाद २०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| भाषाशास ३८                      | मराठी (लिपि) १५, २३                 | मार (कामदेव) २११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Aug. SSR                        | मळवाळी (भाषा) २३                    | The state of the s |
| भूमिसंस्कार ११व                 | मशक (औतसूत्र) २२८                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| भजपत्र (सन्ध) १५                | मसि (स्यादी) १६                     | नित्रावरुण ५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ज्ञा १६,१७५                     | संतिक्षांबद्ध ं ४६८                 | मिविला १४७, १९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| वेब (जन का सन्ना) ८७            | महाकाच्य ८, १०७                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| क्षेत्रज्य-विद्या (अधवेवेद) १८० | महादेव १६६, १६८, १९२                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| भोज १७                          | महानारायण (उपनिषद्)१९               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| भीगोकिक विषय (ऋग्वेद)           | महानिर्याण ९                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \$64                            | गता-परिषद ९                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ħ                               | महाबीचि २११                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मत्तव (देश) २१,१४७              | naleinied Sox                       | मुसलमान ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| # (जाति) १४७, १७९               | महामारत (ग्रन्य) १४५,               | के आक्रमण ७, ११,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| मण्डलम्का ११०-१११               | 144. 14c. 144.                      | १६, २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                 | \$88. tuc, 200                      | मूजबद्ध (पर्वत ) ११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 41664                           | u (ब्रुग) १५८                       | . / made & trade trade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| » जाति १४६, १४९,<br>१६३         | महायश २३४, २३६                      | म्तं-सप ५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                 | महाराष्ट्री (भाषा) १३               | मुलस्थान २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| मधुरा २२-२३, १६३                | adjeid dans                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 47.44                           | 14.5.                               | sufference for the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| मध्यदेश १५१, १९८                |                                     | A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| मध्यम (ब्राह्मणभाग) १९८         | and the same                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मस १६, १४८, १६१,                | -ile-i                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 505' 585-585                    | माण्ड्केय (झासा) ४१, ४३             | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ंकी जीका १३८                    | माण्ड्रव (उपनिषद्) २२४              | 1 445                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - रमृति १,१७८                   | मातरिशा ५८, ७७, ९६                  | Anna Danie 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| मनोरव-सर्पण . ११८               | माधव (आचार्य) २५५                   | A /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मन्त्र १०७, १६५-१६७,            | माध्यन्दिन (शासा) १६४               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \$0\$                           | . \$30                              | 1 - A ( -10-1 ) sev                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - तन्त्र . ८६                   | माध्यमिक (स्वर) ४                   | मैत्रायणी (संदिता ) १६४,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| - पाठ २१२-२३३                   | मानव-गृह्यसूत्र २३                  | .१६७, १६९, १९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| - नामण रहर                      | » -धर्मसूत्र २४३                    | मैत्रायणीय (शासा ) १६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

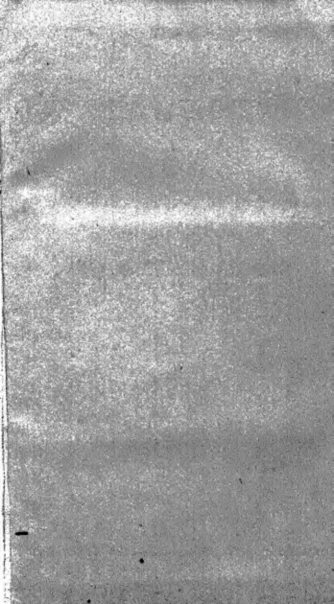
| <b>मेत्रेयी</b>      | 355,305               | वोगद्याख           | 250        | <b>टड्डा</b>       | 35            |
|----------------------|-----------------------|--------------------|------------|--------------------|---------------|
| मोरबी                | \$55                  |                    |            | छवात्मक (स्वर)     |               |
| मोबाबा (के प         |                       | रक्षोइम ( सूख )    | 25         | क्षत्रिविस्तर ( मन |               |
| मौसिक                | \$\$                  | रचना-कम (वैदिक     | 1          | हाट्यायन ( श्रीतस् | व )<br>६, २२८ |
| गौनरूप अमा           | 4 55                  | रतीश               | 68         | किखित (स्वृतिकार   |               |
|                      | 1 1                   | रब-प्रतियोगिता १४  | \$, 240    | हिन्नपूजक          | 244           |
| यजुर्वेद (संति       | (in)                  | रम्भीस             | 45         | किपि (स्वरूपका म   |               |
| 24, 24               | , \$v, Yo,            | राध्य              | 505        | संदिन ३, १७, इ     |               |
|                      | \$x\$-\$x\$           | राजगदेना           | 205        | ¥€, 4€,            |               |
|                      | 248, 244,             | राजस्य (यव)        | 555        | सोइ                | FAR           |
|                      | 40, 143-              | राजा               | 686        | का पैर             | 98            |
|                      | १६७-१६९,              | राजा ( का चुनाव    | ) 164      | लोहितवराद          | 1919          |
|                      | 2, 204, 200           | राज्याभिषेक        | 222        | a                  |               |
|                      | n) 84,                | राणावणीय ( शाय     | 725 (n     | बरम्ब              | 200           |
| .3                   | ११५-१५१               | रात्रि             | 48         | वनस्पति ( पर्व म   | T) \$20       |
| वजुर्वेद ( शु        |                       | रामावन १९, १६      | 2, 200,    | वराद               | 680           |
|                      | \$85-\$8\$            | 284                |            | बस्त-पाश           | 4.5           |
| यजुर्                | 24                    | रावलपिण्डी         | 154        | वर्ण ७५, १         | ¥4, 148       |
| वशिय-देवता           |                       | रानी               | \$5×       | वर्णमाना ( संस्कृत | 17 (1         |
| ं विधि<br>यद्यविद्या | 205                   | राधि-विद्यान       | - 205      | वर्णसङ्कर          |               |
| गद्                  | tys                   | राष्ट्र            | 101        | वर्ष (पहेली के सन  | में) १२४      |
| वम                   | 073 30                | राहुवन ( पुरोहित   |            | (सीर और चा         | म्ह (क्र      |
| यमी                  | 48                    | रवयार्थ विद्वित    | \$85       | auf                | 90            |
|                      |                       | क्रमंक रॉथ}( अ     | चार्य ) ४. | वस्तिष्ठ (ऋषि)     | tvo           |
| यसुना                | ११६, १४४,<br>१४६, १६१ | (शह) । ४९          |            | (गीत्र)            | 248           |
| यब                   | \$we                  |                    | \$86,505   | वस                 | 48            |
| यहरी                 | 70                    | नद्र (देवता)       |            | वस्तु-विशिमय       | 140           |
| and .                | ाचार्य) २०            |                    | 94, 48,    |                    | \$5X          |
|                      | ऋषि)                  |                    | 44, 150    | बाजसनेव ( गृष्ट    | ) 484         |
|                      | सावक्ष) ५१८           | शेग                | 550        | " (eifi            | (ता ) ९१,     |
|                      | ार्य) २४६, २४८-       | रीज़ेन             | 46         | 252-154            | \$50,899      |
|                      | 14, 444, 444          |                    |            |                    | 9.0           |
|                      | ५६, १०५               |                    | 4, 588     | -                  | 99            |
| यिम                  | 14 14 1               | रोहित .            | 25, 299    | वानर               | 247 ,205      |
| यिमेद                | 204                   | ल                  | ***        | / Dam \            |               |
| मूरप .               | 1, 240                | <b>उक्द्र</b> ग्या | \$53       |                    | 580           |
| _ वासी               |                       | लक्षी १२           | , \$0, 4   | 1                  |               |
| 19 1                 | м.                    |                    |            |                    |               |

| बाराणसी                | २३ विष्णुस्मृति  | १७७,      | 255   | शतपथ ( माह्म        | ण) ४०,              |
|------------------------|------------------|-----------|-------|---------------------|---------------------|
| वॉरेन् ( हेस्टिंग्ज़ ) | २ विदशम (        | मूर्व )   | 46    |                     | 14, 94-90,          |
|                        | ३४ विज्ञनवन्त    |           | 204   |                     | 5×0, 525.           |
| बाह्देयर               | १ बीगा           |           | 246   | १६६-१६७, १७         |                     |
| बाष्क्रल               | ४३ वृत्र (अ      | ( ) wa,   | 808   | १७६,                | १८९, १९२            |
| विकास १३१, १           |                  | 144, 08,  |       | शबुनाश              |                     |
| विकासबाद १६१, १        | ३३ वृषभ          |           | 225   | शब्द-ञ्युत्पत्ति    | 484                 |
| विक्रमोर्वशी           | बह वृष्टि के देव | वा        | 198   | शरद                 | 45                  |
| विजयगीत                | १० वेदान्त       | 290,      | 888,  | शस्य                | . 886               |
| विजयनगर ४९,            |                  | 286,      | 568   | 4.5                 | u) xś               |
| वितरता !               |                  | s tov.    |       | 40.000              | 4) 85-85            |
| विदेशियों की यात्रा    |                  | (शिवन्ध)  | Y     | शाकुन्तल            |                     |
| Add to the state of    | 0.0              | तर्व) १६१ |       | शाङ्कायन (म         | तकाण ) १९१,         |
| वियुद्ध ६२, ७६, ७८,    | 440 644          | 114 241   | 290   | " (स                | व) ४१,              |
| विसय (पिटक)            |                  |           | 20    |                     | ,395, 205,          |
|                        | १५, वेय-भूवा     |           | 208   |                     | २२७, २११            |
| 188,                   | 44 44            |           |       | चाकित्रस्य ( s      | ाधवाय ) १९८         |
| विपाशा (नदी) ८२, १     | 4.000.4.20       | 7.        | 224   |                     | 989                 |
| and the second second  | 300              | 202-202   |       | ग्राश्मली           | 115                 |
| विमोतक (फल)            |                  | 8, 248,   |       | विवधा               | 946                 |
|                        | A 14 A 14 A      | द्यान्)   |       | शिलालेख             | 99                  |
|                        | 44.00            | 141.7     |       | वित्र इ             | 2, 00, 244,         |
|                        | 34,1441          |           |       |                     | . 184, 914          |
| विश्तन (श्राचार्य)     | 4 -41407.        | का प्रभाव |       | शुक                 | 848                 |
| विवाद (संस्कार) र      | A 40 - 1 Ede . 1 | 141       |       | शक-यजर्बेद          | 41, txt,            |
| 254.                   | adiate.          | \$2, Yo,  |       |                     | , 284-586,          |
| विश्वकीश (भारतीय       |                  | 346       |       |                     | . 290, 299,         |
| सन्धान                 | adibit.          |           | 554   |                     | . 222, 226,         |
| - 44                   | ulsasut.         |           | 294   |                     | 2, 242, 244         |
|                        | 1 100 1100       |           | 5.54  |                     | ) 42, 224,          |
|                        | offee            |           | Ad    | 2004. 1             | 284, 584            |
| 4.4 111                | ्हसस्            |           | *¢    | ज्ञान:डीप ( अ       | ख्यान ) १९२         |
|                        | Loggard (        | आचार्य )  | \$05  |                     | ष्ठान- ) १४२        |
| विश्वा ६८, १           |                  | হা        |       | -                   |                     |
|                        |                  | 1 222     | . 224 | शुरुवसूत्र<br>शुरुन | 202                 |
| - युरान<br>- "संहिता   | शक्ष [-f         |           |       |                     | s, १४4, १ <u>43</u> |

| श्रारसेन १            | 48 1 | सरस्वती (नदी)      | ۷٩, १३          | c-   B | प्रम्           | 3.5            |
|-----------------------|------|--------------------|-----------------|--------|-----------------|----------------|
|                       | 48   |                    | \$ \$4, \$X     |        | राकर            | 244            |
| शीनक (अनुकमणी) २      |      |                    | १६५, १८         | 4 8    | वास्त           | १३५            |
|                       |      | सर्वयश             | 56              | (4 E   | पुति ।          | 202, 222,      |
| » (মবিয়াক্ৰ)         | 84   | सर्वेषरवाद         |                 | 19     |                 | 288, 289-      |
|                       |      | सविता              | £4, 6           |        |                 | 220, 228       |
| शीरसेनी (भाषा)        |      | सङ्सस्पुत्र        |                 | C4 8   | वियाँ ( संस्कृत | तमन्थ) ५       |
|                       | 333  | सांस्वदर्शन        | १२७, १३         | 18. E  | य               | 29-20          |
| 410.000               | 44   |                    |                 | . 6    | य               | 40, 40         |
|                       | 68   | सांख्यायनसूत्र     |                 |        | वाँ             | . 40           |
| शम्य                  | 200  | सारिवकमन्त्र       | *               |        | [कार            | 540            |
| MIXERY                | 285  | सामवेद (संवि       |                 |        | हिंचीत १३१      | \$\$\$,\$\$\$, |
| स्रीत २८-२१,          | 0.25 | ₹0, ₹٧,            | \$40-51         | 15     | - वाद           | 888            |
| क्षेत्रर (आचार्य)     | 895  | 150,               | 101, 1          | 04,    | सेटनियन ( मू    | a) xe          |
| श्रीतसूत्र २०, १७६-   |      | \$4X,              | १ <b>९६, ११</b> | 13-    | सोमवाग          | 24, 42, 86     |
| 550-                  | 288  | 88K.               | ₹₹८, ₹          |        | तीर—मण्डल       | 44-40          |
| क्षेगल ( आचार्य )     |      |                    |                 | SAR    | · * देवता       | 44             |
| श्रीम ४६              | -wa  | सान्दिक-देश        |                 |        | सीराष्ट्        | 2.5            |
| श्रेतासतर ( वपनिषद् ) | 280  | सावण (आव           |                 |        | संस्कृत-सुग     | 0, 22          |
| · ·                   | -    | 100                | 565'            |        | संदितीपनिषद     | 298            |
| पबगुरुशिष्य २५२-      | 242  | सावित्री           |                 |        | स्टीवन्सन ( व   | शवार्य) १६२    |
| पविधानाद्याग          | 294  | सिकन्दर १-         |                 | 54     | स्टीवर्ट        | 8              |
| स                     | ***  | सिद्धान्त-प्रम     |                 |        | स्टेट्सवर्ग     | 4              |
| **                    |      | सिन्धी ( मार       |                 |        | स्देशे          | 5×5            |
| सक्रीत                | 144  | सिन्ध ( नदी        |                 |        | स्तृति          | 355            |
| सलायंवाद              | 222  |                    | 550-1           |        | स्यृति          | 84             |
| सदानीरा (नदी)         | 564  |                    | 5x5' ;          |        | स्यादी          | 25             |
| सपन्नीमदैन            | 203  | 100                | ixo,            |        | REI             | 49, 226        |
| सपिण्डीकरण            | २३८  | सिम                |                 | 50     | स्वराधात        | 44             |
| सप्तर्षि              | 40   | सिमेटिक (ति        | श्रेष) १३-      |        | स्वरित          | *4             |
| समयाचारिक ( सूत्र )   |      |                    |                 | 505    | स्वर्ग          | 202            |
| समस्त-पद              | 48   | सिरा <b>दे</b> न्द |                 | 545    | स्वर्गमान       | 202            |
| समावर्तन              | २३५  | 100                | \$80-           |        | स्वर्ग          | ¥ŧ             |
| समुद                  | 550  | सिंइतो (म          | 141.)           | 22     |                 | 2              |
| सम्बाद-सूक्त (ऋग्वेद  | 100  | सीडियन             |                 |        |                 | 45             |
| सरमा                  | ₹04  | सुदास              |                 | 5.84   | इओमा            | 555            |
| अस्वती (देवी)         | 224  | सुवर्गाध्याय       |                 | 556    | हण्शी           | 111            |

## २ संस्कृत साहित्य का इतिहास

| इमिस्टन (ए.) ३          | हिन्दी (लिपि)      | 24    | हिरण्यगर्भ    | , १२६, ११०, |
|-------------------------|--------------------|-------|---------------|-------------|
| हम्पी २५५               | हिन्दुकुश          | 28×   |               | 288         |
| इरियन्द्र १९२           | हिन्दुस्तान        | ११५   | हुले          | 223         |
| इरिहर १५५               | हिन्दू ८५          | , ११५ | हेप्टा        | 84          |
| इटेंर १                 | 1. 44              | 0, 48 | हेम।द्रि      | 249         |
| हाथी . १४१              | – *स्तोत्र         | 63    | हेलन          | 90          |
| इॉव्सिन्स (अध्यापक) १३९ |                    |       | हेलियाँस      | 54          |
| हॉव्सिन्स (नगर) ११९     | हिमालय ७, १५, १    |       | हेस्टिग्ज ( व | रेन) २      |
| हितोपदेश (ग्रन्थ) २     | १३८-१३९            |       | दैदराबाद      | 888         |
| दिवोपदेश-सूक्त ११९, १२१ | = हिमाद्रि         | 866   | दोता          | 35          |
| हिन्द-ईरानी-युग ३६, ७६, | हिरण्यकेशी (गृह्य) | २१३   | होमर-बुग      | १०          |
| ۷۹, ۹۵,                 | भ -शासा १६४        | , 280 | <b>इंस</b>    | \$88        |
| १०५, १५९, २३५           | ·· -श्रीतसूत्र     | २२९   | हेन-सांग      | ११, १५, २२  |



CHTALOGUED Cat / All Cat

#### Central Archaeological Library,

NEW DELHI. Acc. No.11475

Call No. 894.209/Mac/Cha

Macdonell, A.A. Author-

Title- Sanskrit Sahitya ka\_ Itihaa.

Borrower No.

Date of Issue | Date of Return

"A book that is shut is but a block"

GOVT, OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book elean and moving.

E., 148. N. DELNI.